
 

CfP No. 15/2024 

 

Pensieri intrecciati. 
Islam ed ebraismo nel pensiero filosofico contemporaneo 

a cura di Giacomo Maria Arrigo e Lorenza Bottacin Cantoni 

 

La filosofia occidentale di origine greca si è sovente confrontata, nel corso dei secoli, con il 

pensiero ebraico, che ha costituito e continua a costituire una fonte di dialogo costante. In 

tempi più recenti, l’arco speculativo del “nuovo pensiero” che, per Franz Rosenzweig, si 

estende da Atene a Gerusalemme – si potrebbe aggiungere: passando per Roma – delinea una 

filosofia che punta a conciliare l’esperienza teoretica con quella religiosa in una pratica che 

ricuce la cesura tra esistenza e filosofia. Il fecondo confronto tra orizzonte speculativo greco-

cristiano e la fonte ebraica ha giocato un ruolo significativo nel delineare le direttrici del 

pensiero filosofico contemporaneo. Walter Benjamin, Martin Buber, Emmanuel Levinas e 

Jacques Derrida sono solo alcuni dei numerosi pensatori ebrei o di origine ebraica che hanno 

voluto tradurre una spiritualità ribelle al linguaggio filosofico nelle categorie della 

metafisica. Che il dialogo tra occidente greco-cristiano ed ebraismo sia, però, attraversato da 

un’alterità non riconducibile a questo binomio è, invece, un aspetto troppo spesso trascurato 

in campo filosofico. 

Freud, nel suo celebre saggio L’uomo Mosè e la religione monoteistica (1939) ipotizza un Mosè 

di origine egiziana che trasmette il monoteismo al popolo ebraico; anche a partire da questa 

considerazione, Edward Said (1935-2003) denuncia la postura dell’Occidente, che costruisce 

l’“altro” nella forma dell’Oriente attraverso discorsi e pratiche accademiche, letterarie e 

politiche. Tale costrutto traccia una mappa della cultura globale in cui un generico Oriente 



assume connotati di esotismo arretrato, passivo e inconoscibile (perché non razionale) e 

viene immediatamente utilizzato per supportare e giustificare imperialismo e colonialismo. 

Secondo Said, il discorso orientalista determina una rappresentazione che ha avuto profonde 

implicazioni per la comprensione e l’interazione occidentale con i mondi orientali, spesso 

riducendone la variegata ricchezza a stereotipi semplificati e negativi. 

Nell’ottica di sviluppare un dialogo filosofico che ponga in questione tanto la nozione di 

Oriente quanto quella di Occidente, il presente volume intende interrogarsi sul dialogo 

mediterraneo tra pensiero europeo, ebraico e islamico. 

Sebbene sia arduo ricostruire il ruolo del pensiero islamico in questo dialogo filosofico, 

resta innegabile che la filosofia islamica abbia avuto un ruolo cruciale nella trasmissione e 

nella trasformazione del pensiero greco, soprattutto durante il Medioevo, quando filosofi 

come Avicenna, Averroè e Al-Farabi hanno non solo conservato ma anche sviluppato e 

ripensato l’eredità greca, ponendola in relazione con le riflessioni che sono alla base del 

sapere islamico. Il pensiero filosofico occidentale medievale e moderno manca, talvolta, di 

riconoscere il profondo debito nei confronti della filosofia islamica e costituito dal ricco 

flusso di traduzioni dall'arabo al latino redatte, per esempio, dagli esponenti della scuola di 

Toledo. Questo contributo, fondamentale per la preservazione, la diffusione e 

l'interpretazione del corpus aristotelico e del pensiero greco classico in Europa, è stato 

troppo spesso misconosciuto. In questa sede, ci si dissocia apertamente dalla prospettiva 

volta a minimizzare il ruolo del mondo islamico nella trasmissione del sapere greco, a 

vantaggio, invece di un'influenza predominante dei monaci cristiani. Questa tesi, sostenuta 

da S. Gouguenheim nel saggio Aristote au Mont Saint-Michel, è contraddistinta da 

eurocentrismo inaccettabile e da metodologie storico-filologiche discutibili, che qui si 

vorrebbero decostruire.  

Inoltre, nonostante l’importanza dei contributi degli autori islamici di epoca medievale, a 

partire dall’epoca moderna il pensiero islamico è spesso rimasto ai margini delle narrazioni 

filosofiche dominanti in Occidente, forse anche in virtù della complessa collocazione dei suoi 

autori in un ambito disciplinare teologico o giuridico-politico, anziché prettamente 

metafisico. 

Eppure, lo stesso pensiero islamico, in epoca moderna e contemporanea, è animato 

dall’intenzione di misurarsi con la filosofia europea, come dimostra, per esempio, il progetto 

di rinnovamento (tajdīd) di Hasan Hanafī, il cui progetto speculativo mira a smantellare le 

dinamiche di potere dei lemmi “orientalismo” e occidentalismo, attraverso la critica della 

nozione di “Altro”, laddove l’io è soggetto vincitore e l’altro è l’oggetto, subordinato allo 



sguardo dell’egemone. L’orientalismo, secondo Hanafī, rivela più del soggetto che indaga che 

dell’oggetto della ricerca: la visione occidentale vuol meglio comprendere per meglio 

dominare un Oriente tanto generico quanto mal interpretato. Si tratta quindi di concepire 

come transitori i rapporti di potere e di invertire il senso della dinamica ermeneutica 

soggetto-oggetto, consentendo allo sguardo “orientale” di intraprendere, con lo studio 

dell’Occidente, un più solido progetto di decolonizzazione (Hanafī, 2012).  

Partendo da questa sollecitazione, il presente volume intende analizzare come il pensiero 

islamico contemporaneo si misuri con la tradizione filosofica occidentale, quali elementi 

vengano mantenuti e quali invece vengano riletti e ripensati secondo categorie prettamente 

islamiche, tentando di esporre, ad esempio, in che modo la lezione Mounier e Lacroix si 

mescoli alla lettura del primo Heidegger nel personalismo di Muhammad ‘Aziz Lahbābī (1923-

1993); come la tradizione democratica sia posta al vaglio della critica di Muhammad ‘Ābid al-

Jābrī (1935-2010); in che modo una nozione di matrice occidentale come il laicismo del 

pensiero venga interpretata in seno alla tradizione musulmana nella lettura di Bassam Tibi 

(1944); in che modo un musulmano europeo concepisca il plesso occidentalizzazione-

decolonizzazione e quali risvolti politici implichi l’esercizio critico su una possibile identità 

musulmana collettiva nell’ottica riformista di Tarīq Ramadān (1962). 

Un altro plesso di riflessione è anche quello che coinvolge l’esperienza intellettuale 

dell’Islam femminile contemporaneo, prevalentemente incentrata sulla filosofia pratica e 

meno interessata alla speculazione teologico-teoretica. In che modo il pensiero femminile 

che si è sviluppato in Occidente ha ispirato, in tempi recenti, riflessioni sul significato e il 

ruolo della donna nell’Islam? A partire dall’esperienza femminista di Hudā Sha‘rāwī (1879-

1947), che ha inaugurato la possibilità di pensare criticamente i diritti delle donne e ha 

sollevato la questione dell’autodeterminazione femminile, il dibattito sulla libertà delle 

donne e, in dialogo con alcuni temi foucaultiani, sul plesso controllo politico/controllo della 

sessualità, si sta gradualmente ponendo come centrale, come dimostra il jihād di genere 

teorizzato da Amina Wadud (1952) che intende l’Islam non come mera sottomissione, ma 

come impegno a farsi carico dell’opera di Dio e che promuove una vera lotta per la 

risignificazione delle categorie femminili non come subordinate, ma come veri soggetti 

politici con delle specifiche caratteristiche che segnano una differenza di genere rispetto ai 

soggetti maschili.  

Nonostante la troppo spesso dichiarata inconciliabilità teoretica tra mondo occidentale e 

mondo islamico, appare oggi più che mai urgente ripensare il pensiero filosofico come 

occasione di contaminazione e di confronto fecondo: se la matrice ebraica risulta ormai un 



elemento centrale per il pensiero filosofico, altrettanto non può dirsi per quella porzione di 

mondo semitico che è l’Islam, che per ragioni sia intrinseche che esterne, ha finito per essere 

percepito come un’alterità irrelata e chiusa. In questa prospettiva, la rivista Occhialì intende 

dare spazio a una serie di interrogativi, quali per esempio: fino a che punto il pensiero 

occidentale contemporaneo riconosce l’alterità islamica come sua interlocutrice e in che 

modo ne elabora il portato? In che misura la filosofia ha assimilato elementi dei due grandi 

monoteismi qui messi a tema (ebraismo e Islam) traducendoli nel lessico della metafisica, e 

come questi elementi sono attualmente pensati filosoficamente? In che modo pensatori ebrei 

per confessione o formazione si interrogano sul proprio “ebraismo” e fino a che punto questo 

plasma il rapporto con altre forme di pensiero? Quale specificità emerge dal pensiero 

islamico e in che modo essa entra in dialogo con le problematiche attualmente centrali nel 

dibattito filosofico? Quali motivazioni razionali (e irrazionali) animano il mancato 

riconoscimento di una filosofia islamica che possa iscriversi a pieno titolo nelle riflessioni 

accademiche? E da quale prospettiva i pensatori musulmani leggono i testi di filosofia 

contemporanea? Quali elementi veicolati dalla matrice ebraica vengono elaborati o criticati 

in seno alla speculazione islamica contemporanea? Quali sistemi valoriali e politici si fondano 

sulla visione islamica, su quella ebraica e su quella “occidentale” contemporanea, e quali 

punti di tangenza vi sono tra i sistemi che ne derivano? 

Tutti questi interrogativi (e molti altri) non possono ricevere adeguata risposta se non 

attraverso una triangolazione prospettica che dia spazio a ciascun vertice singolarmente 

inteso, così come alle relazioni di confronto o di esclusione tra di essi. Proponendo un audace 

tentativo di riflessione comparativa, la rivista Occhialì si propone di far emergere prospettive 

di convergenza (o di significativa divergenza) fra due universi spirituali e speculativi che da 

sempre animano la regione mediterranea. 

A fronte di un mondo che troppo spesso dimentica di pensare in modo ragionato 

all’incontro tra culture apparentemente inconciliabili, e in cui l’antisemitismo torna a essere 

un tema dibattuto senza che vi sia la capacità di osservare l’universo semitico come plurivoco 

e composto da diverse anime (islamica ed ebraica, a loro volta plurali), il presente fascicolo 

vorrebbe porsi come luogo di confronto e come genuino gesto interculturale.  

Con l’ambizioso auspicio di offrire uno spazio di dialogo fecondo, il seguente volume mira 

a sollecitare riflessioni e studi che possano promuovere un confronto filosofico tra le tre 

grandi tradizioni di pensiero che hanno segnato la storia del Mediterraneo. 

 

 



________ 
 

Gli articoli, in inglese, francese, italiano o spagnolo, dovranno pervenire entro il 30 

novembre 2024 all’indirizzo e-mail rivista.occhiali@gmail.com in una forma compatibile 

con la procedura di blind review: un file dovrà contenere nome e cognome dell’autore, 

indirizzo di posta elettronica, breve nota biografica, titolo e abstract (150 parole in inglese), 

3-5 keywords; l’altro file dovrà contenere il contributo senza nessun riferimento all’autore o 

a suoi lavori già noti che possano ricondurre a lui. Gli articoli, redatti secondo le norme 

editoriali indicate qui, dovranno essere lunghi non più di 30.000 battute spazi inclusi, 

bibliografia esclusa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

[ENG.] 

 

CfP No. 15 

Interwoven Thoughts.  
Islam and Judaism in Contemporary Philosophy 

edited by Giacomo Maria Arrigo and Lorenza Bottacin Cantoni 

 

Over the centuries, Western philosophy of Greek origin has frequently been in dialogue with 

Jewish thought which has been and continues to be a constant source of confrontation. In 

more recent times, the speculative arc of the “new thinking” which, for Franz Rosenzweig, 

extends from Athens to Jerusalem (one might add: via Rome), outlines a philosophical path 

that aims to reconcile theoretical and religious experience in a practice that bridges the gap 

between existence and philosophy. The fruitful confrontation between the Greek-Christian 

speculative horizon and the Jewish source has had a significant impact on the direction of 

contemporary philosophical thought. Walter Benjamin, Martin Buber, Emmanuel Levinas, 

and Jacques Derrida are just a few examples of Jewish philosophers or thinkers of Jewish 

origin who have attempted to translate a spirituality that challenges philosophical language 

into the categories of metaphysics. Nevertheless, the dialogue between the Greco-Christian 

West and Judaism is traversed by an otherness that cannot be ascribed to this binomial. This 

aspect is, however, often overlooked in the philosophical field. 

In The Man Moses and the Monotheistic Religion (1939) Sigmund Freud puts forth the 

hypothesis that Moses was of Egyptian origin and transmitted monotheism to the Jewish 

people. Edward Said (1935-2003) subsequently denounced the West's construction of the 

"other" in the form of the Orient through academic, literary, and political discourses and 

practices. Such a framework maps global culture in which a generic Eastern Other is 

connoted with backwardness, passivity, and unknowable exoticism (due to its irrationality). 

This is then used to justify and support imperialism and colonialism. According to Said, 

Orientalist discourse determines a representation that has had profound implications for 



Western understanding and interaction with Eastern worlds, often reducing their varied 

richness to simplified and negative stereotypes.  

This volume aims to question the notion of the Eastern and Western worlds through a 

philosophical confrontation that engages with the Mediterranean dialogue between 

European, Jewish, and Islamic thought. Reconstructing the role of Islamic thought in this 

philosophical dialogue is a challenging task. Nevertheless, it is undeniable that Islamic 

philosophy played a pivotal role in the transmission and transformation of Greek thought, 

particularly during the Middle Ages. Philosophers such as Avicenna, Averroes, and Al-Farabi 

not only preserved but also developed and rethought the Greek legacy, relating it to the 

underlying principles of Islamic knowledge. It is sometimes the case that medieval and 

modern Western philosophical thought fails to recognise the profound debt to Islamic 

philosophy. This is illustrated by the rich stream of translations from Arabic to Latin, which 

were compiled by exponents of the school of Toledo. This contribution, fundamental to the 

preservation, dissemination and interpretation of the Aristotelian corpus and classical Greek 

thought in Europe, has too often been misunderstood. Here we openly dissociate ourselves 

from the perspective that seeks to downplay the role of the Islamic world in the transmission 

of Greek knowledge. These interpretations favor a predominant influence of Christian 

monks, which we do not accept. This thesis, defended by S. Gouguenheim in his essay Aristote 

au Mont Saint-Michel, is characterized by unacceptable Eurocentrism and questionable 

historical-philological methodologies, which we would like to deconstruct here. Moreover, 

despite the great importance of the contributions of Islamic authors from the medieval 

period, Islamic thought has often remained on the margins of the dominant philosophical 

narratives in the West since the modern era, perhaps also because of the complex placement 

of its authors in a theological or juridical-political disciplinary field rather than a strictly 

metaphysical one. 

Nevertheless, Islamic thought itself in modern and contemporary times is animated by 

the intention to engage with European philosophy, as evidenced, for example, by the project 

of renewal (tajdīd) of Hasan Hanafī, whose speculative project aims to dismantle the power 

dynamics of the lemmas "Orientalism" and "Occidentalism" through a critique of the notion 

of the "other" in which the self is the dominant subject and the other is the object 

subordinated to the gaze of the hegemon. Orientalism, according to Hanafī, reveals more 

about the subject of research than the object of research: the Western vision aims to better 

understand in order to better master an East that is as generic as it is misinterpreted. Thus, 



we need to think of power relations as temporary, and to reverse the sense of the 

hermeneutic subject-object dynamic, so that the gaze of the 'East' can carry out, with the 

study of the 'West', an even stronger project of decolonizing (Hanafi, 2012). 

Taking this as its starting point, this volume aims to analyze how contemporary Islamic 

thought is measured against the Western philosophical tradition, which elements are 

retained and which are reinterpreted and rethought according to purely Islamic categories, 

attempting to show, for example, how the lessons of Mounier and Lacroix are mixed with the 

early reading of Heidegger in the personalism of Muhammad 'Aziz Lahbābī (1923-1993); how 

the democratic tradition is put to the test in Muhammad 'Ābid al-Jābrī's (1935-2010) critique; 

how a Western-derived term such as secularism of thought is interpreted within the Muslim 

tradition in Bassam Tibi's (1944) reading; how a European Muslim conceives of the 

Westernization-decolonization plexus, and what political implications the critical exercise 

of a possible collective Muslim identity implies in Tarīq Ramadān's (1962) reformist view. 

Another strand of reflection is that which concerns the intellectual experience of 

contemporary female Islam, which is primarily focused on practical philosophy and less 

interested in theological-theoretical speculation. How has feminist thought developed in the 

West inspired recent reflections on the meaning and role of women in Islam? Beginning with 

the feminist experience of Hudā Sha'rāwī (1879-1947), which opened up the possibility of 

thinking critically about women's rights and raised the question of female self-

determination, the debate on women's freedom and, in dialogue with some Foucauldian 

themes, on the political control/regulation of sexuality has gradually become central. This 

is evidenced by the gendered jihad theorized by Amina Wadud (1952), who understands Islam 

not as mere submission, but as a commitment to take on God's work, and who promotes a 

genuine struggle for the re-signification of female categories not as subordinates, but as true 

political subjects with specific characteristics that mark a gendered difference from male 

subjects.  

 

Despite the all too often proclaimed theoretical irreconcilability between the Western and 

Islamic worlds, today it seems more urgent than ever to rethink philosophical thought as an 

opportunity for contamination and fruitful confrontation: if the Jewish framework turns out 

to be a central element for philosophical thought, the same cannot be said for that part of 

the Semitic world that is Islam, which, for both internal and external reasons, has ended up 

being perceived as an unrelated and closed alterity. From this perspective, the journal 

Occhialì intends to provide an opening for a series of questions, such as: to what extent does 



contemporary Western thought recognize Islamic otherness and how does it elaborate it? To 

what extent has philosophy assimilated elements of the two great monotheisms under 

consideration here (Judaism and Islam), translating them into the lexicon of metaphysics, 

and how are these elements currently conceived philosophically? How do Jewish thinkers, 

by religious confession or by education, question their own "Judaism", and to what extent 

does this inform the relationship with other ways of thinking? What is the specificity of 

Islamic thought? How does it enter into dialogue with issues currently at the center of 

philosophical debate? What rational (and irrational) motivations animate the failure to 

recognize an Islamic philosophy that can be fully inscribed in academic reflection? And from 

what perspective do Muslim thinkers read contemporary philosophical texts? What 

elements conveyed by the Jewish context are elaborated or criticized within contemporary 

Islamic speculation? What are the systems of values and politics based on Islamic, Jewish, 

and contemporary "Western" views, and what intersections exist between the resulting 

systems? 

All of these questions (and many others) can only be adequately answered through a 

perspectival triangulation that gives space to each vertex individually, as well as to the 

relations of comparison or exclusion between them. By proposing a bold attempt at 

comparative reflection, Occhialì aims to bring out possibilities of convergence (or significant 

divergence) between two spiritual and speculative universes that have always animated the 

Mediterranean region. 

Facing a world that too often forgets to consider the encounter between seemingly 

irreconcilable cultures, and in which anti-Semitism is re-emerging, unable to consider the 

Semitic universe as plurivocal and composed of different souls (Islamic and Jewish, which 

are themselves plural), this issue wants to offer itself as a field of confrontation and as a 

genuine intercultural gesture.  

With the ambitious hope of offering a space for fruitful dialogue, the following volume 

aims to call for reflections and studies that can promote a philosophical comparison between 

the three great traditions of thought that have marked the history of the Mediterranean. 

 

 

 

 

 

 



________ 
 

The articles, written in English, French, Italian or Spanish, must be sent by 30 November 

2024 to rivista.occhiali@gmail.com in a format compatible with the procedure of blind review: 

a file will have to include the author’s name and surname, email address, a short biographical 

note, title and abstract (150 words in English), 3- 5 keywords; the other file will have to 

include the contribution without any reference to the author or to their known works that 

might point back to them. The articles, formatted according to the editorial norms, shall not 

exceed 30,000 characters, including spaces and excluding the bibliography. 

 

 

 

 


