[ CCHIALLI

RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO
CfP No. 15/2024

Pensieri intrecciati.

Islam ed ebraismo nel pensiero filosofico contemporaneo

a cura di Giacomo Maria Arrigo e Lorenza Bottacin Cantoni

La filosofia occidentale di origine greca si & sovente confrontata, nel corso dei secoli, con il
pensiero ebraico, che ha costituito e continua a costituire una fonte di dialogo costante. In
tempi pil recenti, I'arco speculativo del “nuovo pensiero” che, per Franz Rosenzweig, si
estende da Atene a Gerusalemme - si potrebbe aggiungere: passando per Roma - delinea una
filosofia che punta a conciliare I'esperienza teoretica con quella religiosa in una pratica che
ricuce la cesura tra esistenza e filosofia. Il fecondo confronto tra orizzonte speculativo greco-
cristiano e la fonte ebraica ha giocato un ruolo significativo nel delineare le direttrici del
pensiero filosofico contemporaneo. Walter Benjamin, Martin Buber, Emmanuel Levinas e
Jacques Derrida sono solo alcuni dei numerosi pensatori ebrei o di origine ebraica che hanno
voluto tradurre una spiritualita ribelle al linguaggio filosofico nelle categorie della
metafisica. Che il dialogo tra occidente greco-cristiano ed ebraismo sia, pero, attraversato da
un’alterita non riconducibile a questo binomio ¢, invece, un aspetto troppo spesso trascurato

in campo filosofico.

Freud, nel suo celebre saggio L'uomo Mosé e la religione monoteistica (1939) ipotizza un Mosé
di origine egiziana che trasmette il monoteismo al popolo ebraico; anche a partire da questa
considerazione, Edward Said (1935-2003) denuncia la postura dell’Occidente, che costruisce
I'“altro” nella forma dell’Oriente attraverso discorsi e pratiche accademiche, letterarie e

politiche. Tale costrutto traccia una mappa della cultura globale in cui un generico Oriente



assume connotati di esotismo arretrato, passivo e inconoscibile (perché non razionale) e
viene immediatamente utilizzato per supportare e giustificare imperialismo e colonialismo.
Secondo Said, il discorso orientalista determina una rappresentazione che ha avuto profonde
implicazioni per la comprensione e I'interazione occidentale con i mondi orientali, spesso
riducendone la variegata ricchezza a stereotipi semplificati e negativi.

Nell'ottica di sviluppare un dialogo filosofico che ponga in questione tanto la nozione di
Oriente quanto quella di Occidente, il presente volume intende interrogarsi sul dialogo
mediterraneo tra pensiero europeo, ebraico e islamico.

Sebbene sia arduo ricostruire il ruolo del pensiero islamico in questo dialogo filosofico,
resta innegabile che la filosofia islamica abbia avuto un ruolo cruciale nella trasmissione e
nella trasformazione del pensiero greco, soprattutto durante il Medioevo, quando filosofi
come Avicenna, Averroe e Al-Farabi hanno non solo conservato ma anche sviluppato e
ripensato 'eredita greca, ponendola in relazione con le riflessioni che sono alla base del
sapere islamico. 1l pensiero filosofico occidentale medievale e moderno manca, talvolta, di
riconoscere il profondo debito nei confronti della filosofia islamica e costituito dal ricco
flusso di traduzioni dall'arabo al latino redatte, per esempio, dagli esponenti della scuola di
Toledo. Questo contributo, fondamentale per la preservazione, la diffusione e
l'interpretazione del corpus aristotelico e del pensiero greco classico in Europa, & stato
troppo spesso misconosciuto. In questa sede, ci si dissocia apertamente dalla prospettiva
volta a minimizzare il ruolo del mondo islamico nella trasmissione del sapere greco, a
vantaggio, invece di un'influenza predominante dei monaci cristiani. Questa tesi, sostenuta
da S. Gouguenheim nel saggio Aristote au Mont Saint-Michel, ¢ contraddistinta da
eurocentrismo inaccettabile e da metodologie storico-filologiche discutibili, che qui si
vorrebbero decostruire.

Inoltre, nonostante 'importanza dei contributi degli autori islamici di epoca medievale, a
partire dall’epoca moderna il pensiero islamico & spesso rimasto ai margini delle narrazioni
filosofiche dominanti in Occidente, forse anche in virtu della complessa collocazione dei suoi
autori in un ambito disciplinare teologico o giuridico-politico, anziché prettamente
metafisico.

Eppure, lo stesso pensiero islamico, in epoca moderna e contemporanea, ¢ animato
dall'intenzione di misurarsi con la filosofia europea, come dimostra, per esempio, il progetto
di rinnovamento (tajdid) di Hasan Hanafi, il cui progetto speculativo mira a smantellare le
dinamiche di potere dei lemmi “orientalismo” e occidentalismo, attraverso la critica della

nozione di “Altro”, laddove I'io & soggetto vincitore e I'altro & I'oggetto, subordinato allo



sguardo dell’egemone. L’orientalismo, secondo Hanafi, rivela piti del soggetto che indaga che
dell’'oggetto della ricerca: la visione occidentale vuol meglio comprendere per meglio
dominare un Oriente tanto generico quanto mal interpretato. Si tratta quindi di concepire
come transitori i rapporti di potere e di invertire il senso della dinamica ermeneutica
soggetto-oggetto, consentendo allo sguardo “orientale” di intraprendere, con lo studio
dell’Occidente, un piti solido progetto di decolonizzazione (Hanafi, 2012).

Partendo da questa sollecitazione, il presente volume intende analizzare come il pensiero
islamico contemporaneo si misuri con la tradizione filosofica occidentale, quali elementi
vengano mantenuti e quali invece vengano riletti e ripensati secondo categorie prettamente
islamiche, tentando di esporre, ad esempio, in che modo la lezione Mounier e Lacroix si
mescoli alla lettura del primo Heidegger nel personalismo di Muhammad ‘Aziz Lahbabi (1923-
1993); come la tradizione democratica sia posta al vaglio della critica di Muhammad ‘Abid al-
Jabri (1935-2010); in che modo una nozione di matrice occidentale come il laicismo del
pensiero venga interpretata in seno alla tradizione musulmana nella lettura di Bassam Tibi
(1944); in che modo un musulmano europeo concepisca il plesso occidentalizzazione-
decolonizzazione e quali risvolti politici implichi I'esercizio critico su una possibile identita
musulmana collettiva nell’ottica riformista di Tariq Ramadan (1962).

Un altro plesso di riflessione & anche quello che coinvolge I'esperienza intellettuale
dell'lslam femminile contemporaneo, prevalentemente incentrata sulla filosofia pratica e
meno interessata alla speculazione teologico-teoretica. In che modo il pensiero femminile
che si e sviluppato in Occidente ha ispirato, in tempi recenti, riflessioni sul significato e il
ruolo della donna nell’lslam? A partire dall’esperienza femminista di Huda Sha‘rawi (1879-
1947), che ha inaugurato la possibilita di pensare criticamente i diritti delle donne e ha
sollevato la questione dell’autodeterminazione femminile, il dibattito sulla liberta delle
donne e, in dialogo con alcuni temi foucaultiani, sul plesso controllo politico/controllo della
sessualita, si sta gradualmente ponendo come centrale, come dimostra il jihad di genere
teorizzato da Amina Wadud (1952) che intende I'Islam non come mera sottomissione, ma
come impegno a farsi carico dell’'opera di Dio e che promuove una vera lotta per la
risignificazione delle categorie femminili non come subordinate, ma come veri soggetti
politici con delle specifiche caratteristiche che segnano una differenza di genere rispetto ai
soggetti maschili.

Nonostante la troppo spesso dichiarata inconciliabilita teoretica tra mondo occidentale e
mondo islamico, appare oggi pit che mai urgente ripensare il pensiero filosofico come

occasione di contaminazione e di confronto fecondo: se la matrice ebraica risulta ormai un



elemento centrale per il pensiero filosofico, altrettanto non puo dirsi per quella porzione di
mondo semitico che & I'Islam, che per ragioni sia intrinseche che esterne, ha finito per essere
percepito come un’alterita irrelata e chiusa. In questa prospettiva, la rivista Occhiali intende
dare spazio a una serie di interrogativi, quali per esempio: fino a che punto il pensiero
occidentale contemporaneo riconosce 'alterita islamica come sua interlocutrice e in che
modo ne elabora il portato? In che misura la filosofia ha assimilato elementi dei due grandi
monoteismi qui messi a tema (ebraismo e Islam) traducendoli nel lessico della metafisica, e
come questi elementi sono attualmente pensati filosoficamente? In che modo pensatori ebrei
per confessione o formazione si interrogano sul proprio “ebraismo” e fino a che punto questo
plasma il rapporto con altre forme di pensiero? Quale specificita emerge dal pensiero
islamico e in che modo essa entra in dialogo con le problematiche attualmente centrali nel
dibattito filosofico? Quali motivazioni razionali (e irrazionali) animano il mancato
riconoscimento di una filosofia islamica che possa iscriversi a pieno titolo nelle riflessioni
accademiche? E da quale prospettiva i pensatori musulmani leggono i testi di filosofia
contemporanea? Quali elementi veicolati dalla matrice ebraica vengono elaborati o criticati
in seno alla speculazione islamica contemporanea? Quali sistemi valoriali e politici si fondano
sulla visione islamica, su quella ebraica e su quella “occidentale” contemporanea, e quali
punti di  tangenza vi sono tra i  sistemi che ne  derivano?
Tutti questi interrogativi (e molti altri) non possono ricevere adeguata risposta se non
attraverso una triangolazione prospettica che dia spazio a ciascun vertice singolarmente
inteso, cosi come alle relazioni di confronto o di esclusione tra di essi. Proponendo un audace
tentativo di riflessione comparativa, la rivista Occhiali si propone di far emergere prospettive
di convergenza (o di significativa divergenza) fra due universi spirituali e speculativi che da
sempre animano la regione mediterranea.

A fronte di un mondo che troppo spesso dimentica di pensare in modo ragionato
all'incontro tra culture apparentemente inconciliabili, e in cui I'antisemitismo torna a essere
un tema dibattuto senza che vi sia la capacita di osservare 'universo semitico come plurivoco
e composto da diverse anime (islamica ed ebraica, a loro volta plurali), il presente fascicolo
vorrebbe porsi come luogo di confronto e come genuino gesto interculturale.

Con I"ambizioso auspicio di offrire uno spazio di dialogo fecondo, il seguente volume mira
a sollecitare riflessioni e studi che possano promuovere un confronto filosofico tra le tre

grandi tradizioni di pensiero che hanno segnato la storia del Mediterraneo.



Gli articoli, in inglese, francese, italiano o spagnolo, dovranno pervenire entro il 30

novembre 2024 all'indirizzo e-mail rivista.occhiali@gmail.com in una forma compatibile

con la procedura di blind review: un file dovra contenere nome e cognome dell’autore,
indirizzo di posta elettronica, breve nota biografica, titolo e abstract (150 parole in inglese),
3-5 keywords; I'altro file dovra contenere il contributo senza nessun riferimento all’autore o
a suoi lavori gia noti che possano ricondurre a lui. Gli articoli, redatti secondo le norme
editoriali indicate qui, dovranno essere lunghi non pit di 30.000 battute spazi inclusi,

bibliografia esclusa.



[ENG.]

CfP No. 15

Interwoven Thoughts.
Islam and Judaism in Contemporary Philosophy

edited by Giacomo Maria Arrigo and Lorenza Bottacin Cantoni

Over the centuries, Western philosophy of Greek origin has frequently been in dialogue with
Jewish thought which has been and continues to be a constant source of confrontation. In
more recent times, the speculative arc of the “new thinking” which, for Franz Rosenzweig,
extends from Athens to Jerusalem (one might add: via Rome), outlines a philosophical path
that aims to reconcile theoretical and religious experience in a practice that bridges the gap
between existence and philosophy. The fruitful confrontation between the Greek-Christian
speculative horizon and the Jewish source has had a significant impact on the direction of
contemporary philosophical thought. Walter Benjamin, Martin Buber, Emmanuel Levinas,
and Jacques Derrida are just a few examples of Jewish philosophers or thinkers of Jewish
origin who have attempted to translate a spirituality that challenges philosophical language
into the categories of metaphysics. Nevertheless, the dialogue between the Greco-Christian
West and Judaism is traversed by an otherness that cannot be ascribed to this binomial. This

aspect is, however, often overlooked in the philosophical field.

In The Man Moses and the Monotheistic Religion (1939) Sigmund Freud puts forth the
hypothesis that Moses was of Egyptian origin and transmitted monotheism to the Jewish
people. Edward Said (1935-2003) subsequently denounced the West's construction of the
"other" in the form of the Orient through academic, literary, and political discourses and
practices. Such a framework maps global culture in which a generic Eastern Other is
connoted with backwardness, passivity, and unknowable exoticism (due to its irrationality).
This is then used to justify and support imperialism and colonialism. According to Said,

Orientalist discourse determines a representation that has had profound implications for



Western understanding and interaction with Eastern worlds, often reducing their varied

richness to simplified and negative stereotypes.

This volume aims to question the notion of the Eastern and Western worlds through a
philosophical confrontation that engages with the Mediterranean dialogue between
European, Jewish, and Islamic thought. Reconstructing the role of Islamic thought in this
philosophical dialogue is a challenging task. Nevertheless, it is undeniable that Islamic
philosophy played a pivotal role in the transmission and transformation of Greek thought,
particularly during the Middle Ages. Philosophers such as Avicenna, Averroes, and Al-Farabi
not only preserved but also developed and rethought the Greek legacy, relating it to the
underlying principles of Islamic knowledge. It is sometimes the case that medieval and
modern Western philosophical thought fails to recognise the profound debt to Islamic
philosophy. This is illustrated by the rich stream of translations from Arabic to Latin, which
were compiled by exponents of the school of Toledo. This contribution, fundamental to the
preservation, dissemination and interpretation of the Aristotelian corpus and classical Greek
thought in Europe, has too often been misunderstood. Here we openly dissociate ourselves
from the perspective that seeks to downplay the role of the Islamic world in the transmission
of Greek knowledge. These interpretations favor a predominant influence of Christian
monks, which we do not accept. This thesis, defended by S. Gouguenheim in his essay Aristote
au Mont Saint-Michel, is characterized by unacceptable Eurocentrism and questionable
historical-philological methodologies, which we would like to deconstruct here. Moreover,
despite the great importance of the contributions of Islamic authors from the medieval
period, Islamic thought has often remained on the margins of the dominant philosophical
narratives in the West since the modern era, perhaps also because of the complex placement
of its authors in a theological or juridical-political disciplinary field rather than a strictly

metaphysical one.

Nevertheless, Islamic thought itself in modern and contemporary times is animated by
the intention to engage with European philosophy, as evidenced, for example, by the project
of renewal (tajdid) of Hasan Hanafl, whose speculative project aims to dismantle the power
dynamics of the lemmas "Orientalism" and "Occidentalism" through a critique of the notion
of the "other" in which the self is the dominant subject and the other is the object
subordinated to the gaze of the hegemon. Orientalism, according to Hanafi, reveals more
about the subject of research than the object of research: the Western vision aims to better

understand in order to better master an East that is as generic as it is misinterpreted. Thus,



we need to think of power relations as temporary, and to reverse the sense of the
hermeneutic subject-object dynamic, so that the gaze of the 'East' can carry out, with the

study of the 'West', an even stronger project of decolonizing (Hanafi, 2012).

Taking this as its starting point, this volume aims to analyze how contemporary Islamic
thought is measured against the Western philosophical tradition, which elements are
retained and which are reinterpreted and rethought according to purely Islamic categories,
attempting to show, for example, how the lessons of Mounier and Lacroix are mixed with the
early reading of Heidegger in the personalism of Muhammad 'Aziz Lahbabi (1923-1993); how
the democratic tradition is put to the test in Muhammad 'Abid al-Jabri's (1935-2010) critique;
how a Western-derived term such as secularism of thought is interpreted within the Muslim
tradition in Bassam Tibi's (1944) reading; how a European Muslim conceives of the
Westernization-decolonization plexus, and what political implications the critical exercise
of a possible collective Muslim identity implies in Tariqg Ramadan's (1962) reformist view.

Another strand of reflection is that which concerns the intellectual experience of
contemporary female Islam, which is primarily focused on practical philosophy and less
interested in theological-theoretical speculation. How has feminist thought developed in the
West inspired recent reflections on the meaning and role of women in Islam? Beginning with
the feminist experience of Huda Sha'rawi (1879-1947), which opened up the possibility of
thinking critically about women's rights and raised the question of female self-
determination, the debate on women's freedom and, in dialogue with some Foucauldian
themes, on the political control/regulation of sexuality has gradually become central. This
is evidenced by the gendered jihad theorized by Amina Wadud (1952), who understands Islam
not as mere submission, but as a commitment to take on God's work, and who promotes a
genuine struggle for the re-signification of female categories not as subordinates, but as true
political subjects with specific characteristics that mark a gendered difference from male

subjects.

Despite the all too often proclaimed theoretical irreconcilability between the Western and
Islamic worlds, today it seems more urgent than ever to rethink philosophical thought as an
opportunity for contamination and fruitful confrontation: if the Jewish framework turns out
to be a central element for philosophical thought, the same cannot be said for that part of
the Semitic world that is Islam, which, for both internal and external reasons, has ended up
being perceived as an unrelated and closed alterity. From this perspective, the journal

Occhiali intends to provide an opening for a series of questions, such as: to what extent does



contemporary Western thought recognize Islamic otherness and how does it elaborate it? To
what extent has philosophy assimilated elements of the two great monotheisms under
consideration here (Judaism and Islam), translating them into the lexicon of metaphysics,
and how are these elements currently conceived philosophically? How do Jewish thinkers,
by religious confession or by education, question their own "Judaism", and to what extent
does this inform the relationship with other ways of thinking? What is the specificity of
Islamic thought? How does it enter into dialogue with issues currently at the center of
philosophical debate? What rational (and irrational) motivations animate the failure to
recognize an Islamic philosophy that can be fully inscribed in academic reflection? And from
what perspective do Muslim thinkers read contemporary philosophical texts? What
elements conveyed by the Jewish context are elaborated or criticized within contemporary
Islamic speculation? What are the systems of values and politics based on Islamic, Jewish,
and contemporary "Western" views, and what intersections exist between the resulting
systems?

All of these questions (and many others) can only be adequately answered through a
perspectival triangulation that gives space to each vertex individually, as well as to the
relations of comparison or exclusion between them. By proposing a bold attempt at
comparative reflection, Occhiali aims to bring out possibilities of convergence (or significant
divergence) between two spiritual and speculative universes that have always animated the
Mediterranean region.

Facing a world that too often forgets to consider the encounter between seemingly
irreconcilable cultures, and in which anti-Semitism is re-emerging, unable to consider the
Semitic universe as plurivocal and composed of different souls (Islamic and Jewish, which
are themselves plural), this issue wants to offer itself as a field of confrontation and as a
genuine intercultural gesture.

With the ambitious hope of offering a space for fruitful dialogue, the following volume
aims to call for reflections and studies that can promote a philosophical comparison between

the three great traditions of thought that have marked the history of the Mediterranean.



The articles, written in English, French, Italian or Spanish, must be sent by 30 November

2024 to rivista.occhiali@gmail.com in a format compatible with the procedure of blind review:

a file will have to include the author’s name and surname, email address, a short biographical
note, title and abstract (150 words in English), 3- 5 keywords; the other file will have to
include the contribution without any reference to the author or to their known works that

might point back to them. The articles, formatted according to the editorial norms, shall not

exceed 30,000 characters, including spaces and excluding the bibliography.



