O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

Il significato del gihad nell’Islam

CARLA MASCIOVECCHIO

ABSTRACT: The article analyzes the Qur’anic injunctions in which the verbal roots ghd and gt/ are found
expressing both militant and non-militant ways of propagating or defending the faith. While the Meccan
verses exhort the first converts to Islam to preserve their beliefs with wisdom and prudence, the Medinan
ones prescribe the use of armed struggle for the cause of God. References to fighting «in the path of God»
are present both in the Sunnah and in numerous Traditions that express disapproval for those who fight
for glory and material goods, as well as in the Sirah, biography of the prophet Muhammad. Finally I
referred to a work written by §ayh Muhammad Sa‘id Ramadan al-Butt in which the author highlights how
the gihad is a preaching effort aimed at transmitting the Qur’anic message and how it took on a warlike
significance only after the formation of the ummah, to defend its territory from any threat of aggression.

KEYWORDS: Gihad, Corano, Sunnah, Sirah.

*kk

1. INTRODUZIONE

Nel presente articolo si ¢ voluto evidenziare come I’etimologia della parola gihad,
impropriamente tradotta “guerra santa” e correntemente associata alla violenza e al
fanatismo, non contenga in realta alcuna implicazione di natura aggressiva, esprimendo
uno sforzo interiore che il musulmano ¢ invitato a compiere, al fine di incoraggiare la
realizzazione del Bene e di impedire I’attuazione del Male, come ¢ piu volte ribadito nel
Corano.

Al fine di mettere a fuoco il concetto di gihdad, nelle sue varie accezioni, si € ritenuto
imprescindibile attingere, per quanto possibile, alle fonti in lingua araba, essendo
I’arabo la lingua della Rivelazione coranica, oltre che un elemento essenziale di
identificazione etno-culturale di coloro che lo parlano come lingua madre, sia nella
versione cosiddetta “standard”, una sorta di evoluzione moderna della lingua del
Corano, ossia dell’arabo classico, che nei vari dialetti che costituiscono le parlate locali
(Mion 2007, 36-37).

Lo studio della lingua araba e 1’approccio diretto alle fonti si ritengono pertanto
essenziali per comprendere che cosa si intenda effettivamente per gihdd nel mondo
arabo-islamico e per meglio valutare come esso ¢ stato recepito al fuori di questo
mondo e, in particolare, in Occidente.

Il gihad non richiama mai al dovere della lotta armata, ma all’impegno e allo sforzo
personale (IX, 24; XXII, 78; XXV, 52; LX, 1); inoltre in riferimento ai versetti coranici
nei quali si rinviene la radice verbale ghd, perlopiu tradotta con “combattere” (II, 244-
46; V, 35; VII, 38-40; IX, 111), il contesto suggerisce in realta un combattimento contro
il Male, a differenza di quelli nei quali troviamo la radice verbale gt/, seguita per lo piu



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

dall’espressione «sulla via di Dio», con il significato di lotta armata, anche se legata a
circostanze del tutto particolari.

Tra questi ultimi, oltre ai versetti di natura difensiva (II, 190), ve ne sono altri,
contenuti nei capitoli IV e IX, che non esprimono clemenza nei confronti dei
miscredenti e per la cui comprensione sarebbe necessario contestualizzarli, essendo stati
rivelati al profeta Muhammad in una fase in cui le spedizioni guerriere e le razzie erano
molto frequenti tra i vari gruppi tribali.

Tuttavia anche laddove vi sia un riferimento palese al combattimento il suo fine non
¢ quello di costringere gli idolatri a convertirsi all’islam, ma di sottometterli al fine di
garantire la protezione e la sicurezza della nascente comunita.

Quanto alla radice verbale hrb, dalla quale deriva la parola guerra, ¢ significativo
notare che essa, nel Corano, compare solo in quattro versetti: con un significato
metaforico, alludendo alla dichiarazione di guerra di Dio agli empi (II, 279) e agli ebrei
medinesi perché «Dio non ama i corruttori» (V, 64), e con il significato di lotta reale,
invitando i credenti a disperdere i nemici verso i quali, tuttavia, bisogna essere clementi
(VIIL, 57; XLVII, 4)".

2. 1L GIHAD Fi SABIL ALLAH NEL CORANO, NELLA SUNNAH E NELLA STRAH

La parola gihad, dalla radice ghd che significa «sforzarsi, applicarsi con zelo, usare
diligenza in qualcosa» (Traini 1996, 175), e che se seguita dalla locuzione fi sabil Allah,
come si rinviene per lo piu nel Corano, significa «combattimento sulla via di Dio», ¢
uno dei piu meritori doveri del musulmano, accanto ai cosiddetti ‘pilastri della fede’
(arkan al-din).

L’espressione ‘guerra santa’, con la quale viene comunemente ed erroneamente
tradotto gihad, non esiste nel Corano o meglio alla parola guerra (harb) non ¢ mai
associato I’aggettivo santa (quds/haram) (Vercellin 1996, 174-175) 2: questa definizione
¢ stata coniata da Friedrich Schwally in un’opera, pubblicata nel 1901, intitolata Der
Heilige Krieg im alten Israel (Firestone 1999, 3).

1l gihad, che comporta la lotta contro le cattive inclinazioni e lo sforzo interiore che
il musulmano deve compiere per vincere tutto cido che ¢ dettato dall’istinto e dalle
passioni umane, viene comunemente definito grande gihad per distinguerlo dallo sforzo
materiale, richiesto a ciascun credente in caso di minaccia della sua persona, famiglia o
comunita, che ¢ conosciuto come piccolo gihad.

Tuttavia la distinzione tra grande e piccolo gihad non ¢ contenuta nel Corano, bensi
in un detto (hadit) del profeta Muhammad che, tornando da una razzia, disse: «Siamo

! Per I’individuazione dei versetti in cui si rinvengono le radici verbali ghd, gt € hrb, & stata fondamentale
la consultazione delle Concordantiae Corani Arabicae, Lipsiae: C. Tauchnitii, 1842, pp. 46-47, 50, 148,
dell’orientalista tedesco Gustav Fliigel.

2 Riguardo alla nozione di sacralita nell’islam: «Nel Corano si incontrano due radici che la esprimono:
qds che compare in dieci casi e sirm che si trova invece oltre ottanta volte. La prima appare in contesti
richiamanti la Bibbia o elementi ad essa collegati [...] . L’eventuale carattere «sacro» di soggetti o oggetti
legati alle tradizioni arabe si esprime viceversa nel Corano con forme derivate dalla radice hrm [...] ».

~
J



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

tornati dalla piccola alla grande guerra» (Ventura 2005, 266)3; (Morabia 1993, 256-
257).

Secondo I’opinione quasi unanime dei giuristi il gihad, qualora sia diretto contro gli
infedeli, ¢ un dovere collettivo (fard kifayah) che incombe ai soli musulmani capaci di
adempierlo.

Invece, nel caso in cui vi sia una reale minaccia alla sicurezza del territorio della dar
al-islam, esso ¢ un obbligo personale (fard ‘ayn) dal cui compimento, tuttavia, sono
esonerate, secondo le prescrizioni di diritto musulmano, le seguenti categorie di
persone: i minori, gli insani di mente, gli schiavi, le donne, i malati, i disabili, coloro
che non possiedono i mezzi necessari per una spedizione militare, i figli che non hanno
ottenuto il consenso dei genitori, i debitori senza il permesso dei creditori (Peters 1979,
15-18).

Le ingiunzioni coraniche relative al combattimento possono essere raggruppate nel
modo seguente: 1) versetti che esprimono i modi non militanti di propagare o difendere
la fede; 2) versetti che pongono restrizioni al combattimento; 3) versetti che rivelano il
conflitto tra il comando di Dio e i seguaci del profeta; 4) versetti che invocano
fortemente la lotta per la religione di Dio (Firestone 1999, 69).

Degli otto versetti del primo gruppo, che sono stati rivelati in un periodo che va dalla
fase meccana fino al primo periodo medinese, quattro (VI, 106; XV, 94; XVI, 125; L,
39), rivelati a Mecca, si riferiscono ai miscredenti (musrikiin).

Nella parte finale del v. 106 della sirah al-An‘am il comando divino rivolto al
profeta «allontanati dunque dagli idolatri» (Bausani 1999, 99) ¢ diverso rispetto a
quanto stabilisce, ad esempio, il v. 5 della sirah al-Tawbah «uccidete gli idolatri
dovunque li troviatey.

Nel v.125 della sirah al-Nahl I’invito «alla Via del Signore», che Muhammad deve
compiere senza il ricorso alle armi, potrebbe essere rivolto sia agli idolatri che agli
ebrei; tuttavia sia quelli che lo accetteranno che quelli che lo rifiuteranno saranno
giudicati da Dio.

Il v. 39 della siarah del Qdaf invita Muhammad ad essere paziente e a tenere un
comportamento non aggressivo con coloro che non hanno parole benevoli nei suoi
confronti, mentre il v. 94 della sirah al-Higr esorta il profeta a rendere noti gli
insegnamenti divini rimasti presumibilmente segreti fino a prima di questo
ammonimento.

Nei restanti versetti del primo gruppo (II, 109; V, 13; XXIX, 46; XLII, 15) invece il
riferimento ¢, molto probabilmente, agli ebrei medinesi, riuniti nei clan dei Nadir,
Qurayzah e Qaynuqa‘, e cio suggerisce che siano stati rivelati a Muhammad dopo il
622, anno dell’emigrazione (higrah) a Medina, allorquando inizio ad avere contatti con
loro.

Nel v. 13 della sirah al-Ma’idah vi ¢ un invito al perdono e alla tolleranza nei
confronti dei figli d’Israele che hanno commesso un tradimento (hiyanah), avendo rotto
1 patti precedentemente stipulati.

3 «La piccola guerra & quella contro i nemici esteriori, ma la grande guerra ¢ la pill importante, perché va
combattuta contro quegli avversari, non meno temibili, che sono le passioni dell’anima e ’attaccamento
ai beni di questo mondo».

6



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

Nel v. 109 della sirah al-Bagarah ¢ espresso I’invito divino ad astenersi dal
rispondere alla minaccia rappresentata dal tentativo degli ebrei medinesi di indebolire
I’autorita di Muhammad all’interno della nascente comunita musulmana «finché Dio
non mandi il Suo ordine».

L’esortazione a «non disputare con la Gente del Libro altro che nel modo migliore»,
espressa nel v. 46 della sirah al-‘Ankabiit ¢ nel v. 15 della sirah al-Sira, suggerisce
che 1 due versetti siano stati rivelati nel primo periodo medinese, quando Muhammad
credeva che gli ebrei di Medina si sarebbero convertiti all’islam.

I versetti del secondo gruppo (II, 190, 194; IX, 36; XXII, 39) si richiamano alle
prescrizioni preislamiche, che assicuravano la sopravvivenza dei gruppi tribali, e ai
limiti sul ricorso alla violenza, soprattutto durante i mesi sacri e presso Mecca che, nel
v. 37 della sirah Ibrahim, ¢ definita la «Casa Santa» (al-bayt al-muharram).

L’importanza del v. 190 della sirah al-Bagarah, che nella prima parte pone le basi
per la legittimazione di una guerra soltanto difensiva («Combattete sulla via di Dio
coloro che vi combattonoy), risiede nella comprensione della radice ‘add (Traini 1966,
902)* che si rinviene nella parte finale («ma non oltrepassate i limiti, ché Dio non ama
gli eccessivin») e che, secondo la maggior parte degli esegeti, si riferirebbe
esclusivamente a quelle categorie di persone che non devono essere né combattute, né
uccise, tra le quali le donne, i bambini e i monaci, sulla base di alcuni hadit che
riferiscono che il profeta Muhammad ne vietava 1‘uccisione (Katir 1985, 401).

Secondo una tradizione attribuita a Ibn ‘Abbas (m. 686) le restrizioni al
combattimento presso i luoghi sacri verrebbero meno nel caso di aggressione da parte
degli idolatri (Wahidi s. d., 29); inoltre il versetto in questione sarebbe stato rivelato nel
628, subito dopo il patto di Hudaybiyyah >, in quanto i musulmani temevano che, ’anno
successivo, quando sarebbero tornati a Mecca per compiervi il pellegrinaggio, ci
sarebbe stata una battaglia.

Una significativa innovazione nella tradizione bellica ¢ espressa, sempre nello stesso
versetto, dall’espressione «sulla via di Dio» (fi sabil Allah) che ricorre nel Corano
settanta volte, soprattutto in riferimento alla lotta per proteggere la vita e 1’onore della
comunita dei credenti (Firestone 1999, 74).

Le consuetudini preislamiche, che proibivano di combattere durante i mesi sacri e
che non permettevano di portare le armi all’interno di Mecca per non violare lo stato di
consacrazione rituale (ihram) di coloro che vi compivano il pellegrinaggio, vengono
rispettate ed enfatizzate nel v. 36 della sirah al-Tawbah.

Tuttavia, qualora i musulmani vi siano aggrediti, ¢ ammessa ’applicazione della
legge del taglione, come stabilisce il v. 194 della sirah al-Bagarah °.

Il v. 39 della sirah al-Hagg, nel quale c¢’¢ un riferimento ai primi musulmani che
furono perseguitati e cacciati dai politeisti meccani, ¢ considerato la prima rivelazione
che autorizza i credenti a rispondere con la forza ai loro aggressori.

4 La radice ‘ada all’ottava forma ha il duplice significato di «commettere un atto di ostilitd, una
aggressione contro qualcuno» e di «oltrepassare qualcosa, eccedere qualcuno, andare oltre».

5 Presso Mecca si tenne, nel 628, il giuramento di fedelta (bay ‘ah) a Muhammad, noto come «giuramento
sotto I’albero» (XLVIII, 18), da parte di quei seguaci che erano apparsi scoraggiati per non essere riusciti
ad entrare nella citta santa ben difesa dagli idolatri meccani.

¢ Anche il versetto 36 della siirah al-Tawbah permette ai musulmani di combattere durante i mesi sacri
(Ragab, Dii’l-Higga, Dii’l-Qa ‘da, Muharram) sempre a scopo difensivo.

7



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

I numerosi versetti che esprimono il conflitto tra il comando di Dio alla lotta da
intraprendere e i seguaci di Muhammad, tra i quali: 11, 216; 111, 167-168; IV, 72-75, 77,
95; IX, 38-39, 42; XLVII, 20; rivelano come le tradizionali prescrizioni preislamiche sul
combattimento erano difficili da sradicare, almeno presso alcune fazioni musulmane.

Nel v. 216 della sirah al-Bagarah Dio comanda il combattimento (gital) ai
musulmani che si sono astenuti dal partecipare alle precedenti azioni militari, mentre nei
vv. 166-167 della sirah al- ‘Imran, in cui vi ¢ un riferimento alla battaglia di Uhtd «il di
che si scontraron gli eserciti» (Bausani 1999, 50), i musulmani che avevano disobbedito
agli ordini di Muhammad, sia apertamente che in segreto, vengono definiti ipocriti
(mundfiqin) (Brockett 1993, 561-563).

Essi sono condannati, per non essersi uniti ai loro fratelli nel combattimento, come
apostati o miscredenti (LXIII, 1-3; IX ,73-74); come nemici (LXIII, 4 ) e come improbi
(LXIIL, 6).

L’accusa principale mossa contro coloro che si opposero alle decisioni prese da
Muhammad consiste nella debolezza della motivazione addotta per non unirsi in
battaglia: I’incapacita di lottare pur di salvare la propria vita, anche a costo di mettere a
repentaglio quella dell’intera comunita.

Nei vv. 72-74 della sirah al-Nisa’ ¢ espressa la disapprovazione nei confronti di
coloro che si sono ritirati dal combattimento, quando il compenso materiale non era
certo, mentre a coloro che torneranno vincitori verra elargito un generoso bottino e a
quelli che moriranno in battaglia spettera la maggiore ricompensa del Paradiso ’.

Nel v. 95 della stessa sirah coloro che intraprendono la guerra sono posti sullo
stesso piano di chi la sostiene materialmente, fornendo equipaggiamenti, mentre quelli
che rifiutano di combattere sono condannati.

Nei vv. 38-39 della sirah al-Tawbah che, secondo la maggioranza degli esegeti
(Wahidi s. d.,141), sarebbero stati rivelati nel 630 per incitare i seguaci di Muhammad a
partecipare alla spedizione di Tabiik contro i bizantini, ¢ espressa la punizione divina
che spettera ai dissidenti («Dio vi sostituira con un altro popolo»).

Nel v. 20 della sarah di Muhammad ai musulmani € rivolta 1’accusa di sottrarsi al
comando di entrare in guerra, mentre nei vv. 86-87 della sirah al-Tawbah sono
condannati «i piu influenti» (itlii al-tawl) che chiedono dispense speciali per restare a
casa (Bausani 1999, 141).

Gli arabi beduini sono ripetutamente descritti come restii ad andare in battaglia e
sono accusati di miscredenza e di ipocrisia nei vv. 97-101 della stessa sirah.

Infine seguono i versetti che invocano la guerra per la religione di Dio (I, 191-193,
217; VIII, 39; IX, 5, 29; XLVII, 4-5) e che abrogano quelli rivelati antecedentemente in
quanto si tratta delle ultime rivelazioni; secondo la tradizione musulmana essi
rappresentano il comando incondizionato di combattere tutti i non credenti.

Nel v. 191 della sirah al-Bagarah, in cui la radice gt/ appare sei volte, sia con il
significato di uccidere, che con quello di combattere, secondo Nasafi (m.1310) la
durezza del comando «Uccidete dunque chi vi combatte [...] » ¢ attenuata dal divieto di
uccidere il nemico presso il «Sacro Tempio», a meno che un musulmano vi sia stato

7 Numerosi sono i versetti (I1I, 195-198; IX, 89,111; XIX, 61-63; XXXV, 33-35) nei quali il Paradiso ¢
descritto come la dimora eterna dei veri credenti.

8



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

ucciso (Nasafi s. d., 123), mentre secondo Tabart (m. 923) la proibizione di combattervi
¢ abrogata dal v.193 (Tabart 1954, 192-193).

La questione piu problematica ¢ racchiusa nella parola fitnah (Gardet 1977, 952-953)
che, nei vv. 193 e 217 della siirah al-Bagarah e nel v. 39 della sirah al-Anfal, assume il
significato di politeismo (Sirk), nel tentativo di associare Dio ad altre divinita e di
ribellarsi alla leadership muhammadiana, provocando uno stato di anarchia e di
corruzione.

Sempre secondo TabarT il v. 193, quando recita «e la religione sia quella di Dio», non
esprime un monoteismo generico ma, piuttosto, il monoteismo dell’islam nel significato
di adorazione e obbedienza a Dio secondo il Suo comando.

Tuttavia un hadit (Tabar1 1954, 195) riporta che a coloro che hanno abbracciato altre
forme di monoteismo potrebbe essere permesso, all’interno della dar al-islam, di
professare la propria religione senza eccessive molestie, a condizione che preghino
regolarmente e paghino un tributo (gizyah).

Nella parte finale del v. 193 «ma se cessan la lotta, non ci sia piu inimicizia che per
gli iniqui» il termine «iniqui» (zalimin) assume il significato di aggressori (Tabart
1954, 250).

Nel v 217 della sirah al-Bagarah, in cui si fa riferimento all’attacco di Nahlah,
durante il quale un meccano fu ucciso da un musulmano durante 1’ultimo giorno del
mese di Ragab, la pratica preislamica di porre fine alle ostilita durante i mesi sacri viene
abrogata, essendo giustificata dalle offese subite dai musulmani.

Secondo la tradizione esegetica sia i musulmani che i1 meccani coinvolti
nell’incidente di Nahlah ritenevano che le norme consuetudinarie preislamiche sul
combattimento fossero ancora in vigore.

Quando i musulmani capirono che avrebbero perso la loro opportunita, se avessero
aspettato un giorno in piu fino alla fine del mese sacro, decisero di attaccare senza
riguardo per la restrizione.

Nel momento in cui essi temettero di essere uccisi per aver infranto il divieto fu
rivelato a Muhammad il v. 217 con il quale veniva abrogata I’antica istituzione, essendo
il peccato dell’idolatria piu grave rispetto all’uccisione (al-fitnah asaddu min al-qatl).

Il nemico ¢ descritto come persistente ed insidioso («e costoro non cesseranno di
combattervi fino a quando loro riuscisse di farvi apostatar dalla fede») e, pertanto, deve
essere sopraffatto a causa di quello che ¢ (idolatra) e di quello che rappresenta (assenza
di credo).

Secondo gli esegeti il v. 39 della sirah al-Anfal ¢ quasi una ripetizione del v. 193
della sirah al-Bagarah, mentre nel v. 5 della sirah al-Tawbah ¢ espressa la
dichiarazione coranica finale sulle relazioni tra i musulmani e gli idolatri, in quanto esso
abrogherebbe ogni restrizione alla lotta durante i mesi sacri e presso i luoghi santi
(Tabar1 1954, 317-318).

La difficolta di interpretazione del v. 29 della sirah al-Tawbah ¢ legata alla
mancanza di chiarezza nella parte finale «Combatteteli finché non paghino il tributo uno
per uno, umiliati»; secondo alcune scuole giuridiche (Bausani 1999, 559-560) il
pagamento della gizyah da parte dei protetti (dimmi) doveva avvenire in particolari
condizioni di umiliazione, invece la maggioranza degli studiosi moderni (Cohen 1994,
56) sostiene che il Corano non richieda tale atto.

9



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

Inoltre il riferimento alla «Gente del Libro», come gente che non crede «in Dio e nel
Giorno Estremo», sembra strano dal momento che sia per il cristianesimo che per
I’ebraismo questi due dogmi sono essenziali.

Pertanto una prima versione del v. 29 potrebbe non includere la frase «e coloro, fra
quelli cui fu data la Scrittura» e rappresentare una posizione clemente nei confronti
degli idolatri, posizione che diventera inaccettabile nei versetti piu ‘militanti’ rivelati
successivamente (Katir 1985, 383).

Il comando a combattere incondizionatamente contro tutti i miscredenti e ad
ucciderli, a meno che diventino musulmani (IX, 5), ¢ rivolto contro la «Gente del
Libro» sino a quando non riconosca la «Religione della verita» (IX, 29).

Per gli esegeti musulmani i due versetti in questione, cosiddetti ‘della spada’, non
sono mai riferiti alla «Gente del Libro», a differenza di quanto ¢ sostenuto dalla
maggior parte degli studiosi occidentali.

Inoltre il comando a combattere « i Negatori che vi stan vicini», espresso nel v. 123
della sirah al-Tawbah, ¢ una reminiscenza del Deuteronomio (20: 15-18) in cui ¢
richiesta la massima severita nel combattere 1 popoli vicini (Tabart 1954, 71).

Dai vv. 4-5 della sirah di Muhammad, rivelati molto probabilmente poco dopo
I’emigrazione a Medina, si evince il comando di Dio ad un trattamento degli idolatri
fatti prigionieri relativamente incerto, nel senso che alla durezza («devono essere colpiti
al collo fino ad essere soggiogati e legati insieme agli altri») si alterna la clemenza
(«una volta catturati possono essere graziati o liberati dietro riscatto») (Peters 1979, 27-
28).

I versetti esaminati rivelano come la transizione dalle vecchie norme preislamiche
sulla guerra a quelle consolidatesi con I’avvento dell’islam non sia stata indolore; il
combattimento divenne una questione altamente ideologica, nonostante i benefici
materiali che ne scaturivano sotto forma di bottino.

I musulmani erano chiamati a combattere anche contro i membri dei propri gruppi di
parentela in quanto il vincolo religioso si sostituiva a quello tribale, cosi come la
comunita religiosa sostituiva la tribu.

I versetti meccani del primo gruppo, definiti «pacifistesy (Flori 2002, 85),
consigliano ai primi convertiti all’islam di non frequentare gli idolatri, di preservare la
propria fede con prudenza e saggezza e di mostrarsi pazienti.

I restanti, rivelati a Medina, invitano i musulmani a mostrarsi tolleranti e inclini al
perdono nei confronti delle tribu ebree.

I versetti del secondo gruppo (II, 190; IX, 36) rientrano tra le ingiunzioni che non
ammettono le reticenze al combattimento, mentre quelli del terzo gruppo (IX, 33, 42-43;
IX, 27) evidenziano una resistenza, da parte di alcuni credenti, all’ordine divino di
combattere.

Infine 1 versetti definiti «bellicistes» (II, 191-193; VIII, 39; IX, 29, 47), che
prescrivono chiaramente il ricorso alla lotta armata per la causa di Dio, non devono
essere svincolati dal contesto storico e dalle circostanze particolari in cui vennero
rivelati (Flori 2002, 85-86).

La Sunnah del Profeta contiene una grande varieta di materiale sulla guerra e, in
particolar modo, fa riferimento al trattamento dei prigionieri e dei non combattenti; alle
regole sulla distribuzione del bottino; al ruolo delle donne musulmane nell’entrare in

10



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

guerra (portare i viveri e fare medicazioni); alla pratica della preghiera 8, prima o
durante la battaglia, e agli incidenti durante le incursioni o nelle spedizioni.

La lotta «sulla via di Dioy, atto religioso o di devozione, occupa un posto preminente
in numerose tradizioni (Tirmidi 1987, 154-156) nelle quali sono attribuiti grandi meriti
a coloro che compiono razzie o intraprendono guerre a vantaggio della ummah; inoltre
ai vincitori spetteranno ricompense e bottino, mentre quelli che verranno uccisi o anche
feriti mentre combattono sul cammino di Dio saranno ammessi in Paradiso (Tirmidi
1987, 151) °.

Oltre a queste tradizioni nelle quali si evince I’incoraggiamento alla guerra, non
mancano quelle che riportano che non tutti i seguaci di Muhammad erano intenzionati a
combattere «sulla via di Dio», come quella tramandata da Abt Dawud (m. 888),
secondo la quale «colui che muore senza combattere o credere nel [merito del]
combattimento muore da ipocrita» (Sigistani 1988, 10).

La Sunnah non tiene conto delle dilazioni e degli esoneri dalla chiamata alle armi;
I’esempio piu significativo ¢ il v. 95 della sirah al-Nisa’ che, secondo la quasi unanime
interpretazione dei commentari del Corano, fu originariamente rivelato senza
«eccettuati i malati».

Muhammad avrebbe ricevuto la frase aggiuntiva, che esentava dalla guerra i disabili,
in seguito al rammarico di un uomo cieco per non poter ottenere le piu alte ricompense,
senza alcuna colpa, a causa della propria invalidita.

Bubart (m. 870) associa il v. 62 della sirah al-Nir, che fornisce alcuni casi di
esenzione dal combattimento, alla dichiarazione del profeta che permetteva agli uomini
appena sposati di non andare in guerra (Buhari 1979, 133-135).

Tuttavia non mancano le tradizioni (Sigistani 1988, 13) che disapprovano le
motivazioni che hanno indotto molti musulmani ad entrare in guerra come quella,
riferita da Mu‘ad b. Gabal (m. 639), nella quale si fa riferimento oltre a coloro che, nel
combattimento, ricercano il volto di Dio, anche a chi combatte per la gloria e per il
guadagno di ricchezze materiali: si tratta di motivazioni inaccettabili per il
combattimento «sulla via di Dio» il cui significato, sia che il termine usato sia gihad o
gital, & quello di lotta per un giusto proposito (Buhari 1979, 413-414) 1°,

Sebbene la Sirah, biografia del profeta dell’islam attribuita a Ibn Ishaq (m.767), sia
stata definita «a record of the life of [Muhammad’s] contemporary society» (Kister
1983, 353), non puo essere considerata una rappresentazione accurata delle idee della
generazione di Muhammad sulla guerra senza cercare conferma in altre fonti, tra le
quali il Corano.

Ci0 per il fatto che una parte di questo materiale, che ci ¢ giunto nella revisione di
Ibn Hisam (m. 833), attribuisce al profeta il compimento di miracoli, oltre ad

81 vv. 102-103 della sizrah al-Nisa’ stabiliscono le regole di quella che gli esegeti hanno definito la
‘preghiera della paura’ (salat al-hawf) che veniva recitata dai musulmani in combattimento, a turni
alterni, nei momenti di pericolo.

9 «ll Profeta disse: Nessuno schiavo [di Dio] che muore ed ha la benevolenza di Dio vuol tornare al
mondo [...], eccetto il martire, nel momento in cui egli vede la grandezza del martirio vorrebbe ritornare
al mondo ed essere ucciso di nuovoy.

19 Un hadit riferisce che Muhammad rispose ad un uomo che gli aveva chiesto chi ¢ il combattente «sulla
via di Dio»: «chi combatte affinché la parola di Dio sia superiore ¢ sulla via di Dio».

II



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

evidenziare le umiliazioni che egli subi insieme ai suoi seguaci e, pertanto, la maggiore
difficolta consiste nel cercare di estrapolare informazioni storiche anche nei punti in cui
le notizie riportate appaiono “abbellite” dall’immaginazione.

Durante il periodo meccano, cui risalgono le prime predicazioni, alcuni seguaci del
profeta furono bruscamente interrotti nella preghiera da un gruppo di meccani; tuttavia
Muhammad, nonostante questo episodio, pur essendo aspramente criticato dai suoi
oppositori per aver insultato i loro dei ed antenati che erano morti da non credenti, viene
descritto nella Sirah come restio ad ogni forma di violenza fisica e silente di fronte alle
umiliazioni ricevute nei primi periodi (Guillaume 1955, 131).

Sempre secondo la Sirah durante questa prima fase i musulmani, pur essendo
regolarmente percossi e occasionalmente torturati dai loro oppositori meccani
semplicemente per il fatto di essere seguaci di Muhammad, non reagirono alle violenze
e alle persecuzioni che continuarono sino a che lasciarono Mecca per 1’ Abissinia, prima
dell’emigrazione a Medina.

Qui godettero della protezione del negus che notd alcune similitudini tra il Corano e
il Nuovo Testamento quali: adorare 1’unico Dio, essere fedeli alla parola data, onorare i
legami di parentela, astenersi dagli spargimenti di sangue, non commettere abominio e
non offendere la reputazione delle donne (Ibn Ishaq s. d., 336).

Nel 621, in seguito all’incontro segreto di alcuni medinesi con il profeta ad ‘Aqaba,
presso Mecca, fu pronunciato il giuramento delle donne (bay ‘at al-nisa’), noto come
‘prima ‘Aqaba’, nel quale non era menzionato il dovere di belligeranza, a differenza
della ‘seconda ‘Aqaba’, stipulato I’anno successivo e noto come giuramento di guerra
(bay ‘at al-harb), che stabiliva I’'impegno degli ‘aiutanti’ (ansar) medinesi a proteggere
fisicamente il profeta, anche ricorrendo alle armi, contro ogni suo nemico.

Nella Sirah la prima menzione relativa al combattimento da parte dei seguaci di
Muhammad ¢ attribuita ad un certo al-‘Abbas b. ‘Ubada (m. 625) che avrebbe detto al
profeta «Per Dio che ti ha inviato in verita, se lo desideri, combatteremo domani contro
il popolo di Mina’ con le nostre spade» (Ibn Ishaq, 205-208).

E significativo che questa tradizione risalga al periodo dell’imminente emigrazione a
Medina e che i medinesi furono i primi ad esprimere la propria volonta, in quanto
comunita, ad andare in guerra.

Inoltre, in base a quanto riferito da ‘Urwa b. al-Zubayr (m. 713), con la rivelazione
dei vv. 39-41 della sirah al-Hagg il profeta e 1 suoi seguaci erano autorizzati a
combattere contro coloro che li opprimevano e che li trattavano crudelmente,
ritenendoli colpevoli di adorare Dio.

Sempre secondo la Sirah 1 meccani consideravano Muhammad la piu grande
minaccia alla stabilitda di Mecca e, per questo motivo, avrebbero voluto ucciderlo ma
I’attribuzione di poteri miracolosi avrebbe comportato il fallimento del complotto dei
Qurays (Ibn Ishaq, 222).

Muhammad era stato invitato a Medina da alcuni medinesi per trovare una soluzione
pacifica del sanguinoso conflitto tra due gruppi appartenenti alla tribu, di origine
yemenita, dei banii Qaylah; tuttavia, nonostante fosse conosciuto come un mediatore
onesto, i capi clan medinesi non erano disposti a cedere volontariamente 1’autorita
arbitrale ad un estraneo la cui unica pretesa era la profezia in cui credeva un piccolo
gruppo di seguaci (Ibn Ishaq, 86).

12



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

La prima razzia cui Muhammad partecipo risalirebbe a circa un anno dopo il suo
arrivo a Medina e ad essa avrebbero preso parte solo quei credenti che lo avevano
seguito da Mecca (muhagirin).

La scellerata scorreria guidata da ‘Abdallah b. Gahs, durante la quale venne ucciso
un meccano ’ultimo giorno del mese sacro di Ragab, provocd una grave crisi,
all’interno della giovane comunita di Medina, che fu scongiurata solo dopo che
Muhammad ricevette una nuova rivelazione che permetteva di combattere durante i
mesi sacri (II, 217); venivano meno le antiche prescrizioni e il timore di infrangerle.

Tuttavia quando il profeta chiamo i suoi seguaci all’azione nella spedizione di Badr
(624) non tutti vi aderirono immediatamente in quanto vi fu chi non credeva che egli
sarebbe realmente andato in guerra (Ibn Ishaq, 289).

Sempre secondo la Sirah 1 medinesi, che lo avevano fino ad allora sostenuto, non gli
assicurarono una fedelta piena perché avevano promesso ad ‘Aqaba di proteggerlo nelle
guerre difensive, e non di restare necessariamente con lui qualora avesse intrapreso un
attacco al di fuori di Medina, a differenza dei muhagirin che si sarebbero impegnati a
combattere spinti da motivazioni legate all’emigrazione, tra le quali il proposito di
salvezza in un luogo lontano da Mecca.

Pertanto 1’higrah per i musulmani ha rappresentato un cambiamento significativo: il
distacco dal gruppo tribale e la successiva adesione alla ummah, oltre ad una presa di
coscienza religiosa.

La Costituzione di Medina, la cui prima menzione ¢ nella Sirah di Ibn Ishaq e che si
compone di 48 articoli, pose le basi per la creazione della ummah, come comunita
unificante disparate tribu ebree e popolazioni arabe, creata per volere di Dio e per
mezzo del Suo profeta.

Tale accordo andava oltre il suo scopo originario di mediazione delle dispute tribali;
le parti contraenti (ebrei, pagani e musulmani), che formavano un unico popolo,
riconoscevano Muhammad come leader politico e militare della confederazione e si
impegnavano ad aiutarsi vicendevolmente contro le aggressioni.

Sin da questo primo abbozzo di Costituzione, che dava vita ad un ‘sistema
confederativo’ innovativo rispetto alla tradizionale struttura sociale araba, emergono le
connotazioni rigidamente teocratiche dello Stato islamico.

Nell’articolo iniziale si rinviene la radice ghd che assume il significato di sforzo,
definendo una relazione positiva tra i credenti musulmani, sia meccani che medinesi, e
gli ebrei, a differenza dell’articolo 14 che fa riferimento alle uccisioni per vendetta
(Firestone 1999, 169).

L’articolo 17, in cui il combattimento «sulla via di Dio» ¢ supportato dalla solidarieta
tra 1 credenti, sembra esprimere una posizione intermedia tra la completa separazione
dai vecchi legami di parentela e i principi che regolamentano i rapporti tra i vari gruppi
che formano il popolo medinese.

L’articolo 19, che obbliga i credenti a vendicarsi in favore di coloro il cui sangue ¢
stato versato «sulla via di Dio», sembra porre una distinzione tra questo tipo di
combattimento, cui sono chiamati solo i credenti, e quello in difesa di Medina, per il
quale sono responsabili anche 1 non credenti in qualita di firmatari della Costituzione.

Secondo I’articolo 24, che costituisce un’estensione dell’ingiunzione coranica che
invita a spendere le proprie risorse «sulla via di Dio», i membri della comunita devono
sostenersi a vicenda in tempo di guerra e contribuire alla causa della ummabh.



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

L’articolo 36, oltre a stabilire 1’autorita di Muhammad riguardo al combattimento,
tiene fede alla vendetta preislamica basata sulle relazioni di parentela.

Il contenuto dell’articolo 37, secondo il quale la responsabilita di ebrei e musulmani
va oltre la mutua protezione in guerra, ¢ ripreso dall’articolo 44 che estende 1’obbligo di
difesa di Medina a tutti i firmatari dell’accordo.

Quanto al significato dell’articolo 45 esso risulta per lo piu oscuro «Se essi verranno
invitati a concludere una pace e a vivere in essa, la concludano e la accettino. Se essi
invitano ad un atto simile i credenti, avranno lo stesso obbligo purché non si trovino in
guerra per motivi di religione. Tutti avranno diritto alla parte che gli spetta» (Fiorani
Piacentini 1991, 79) '!.

L’unica cosa certa ¢ che sia i credenti che i non credenti devono impegnarsi ad
accettare la cessazione delle ostilita quando siano richiamati (non ¢ certo chi sia
autorizzato a richiamarli), eccetto coloro che muovono guerra nel nome della religione.

In questo caso ¢ usata I’espressione «muovere guerra per la religione» (haraba fi-1-
din) e non quella, pit comune, «combattere sulla via di Dio» (qatala fi sabil Allah).

Pertanto non ¢ chiaro se esse abbiano lo stesso significato o se, invece, denotino due
diversi tipi di combattimento; inoltre la complessa interrelazione tra musulmani, ebrei e
non credenti riflette differenti livelli di responsabilita a intraprendere la guerra, anche se
tutti 1 firmatari dell’accordo devono contribuire alla difesa di Medina.

11 fatto che il comando a combattere e a vendicare il sangue sparso «sulla via di Dio»
sia rivolto solo ai credenti, cosi come soltanto ad essi sia vietato di fare una pace
separata, potrebbe comportare che i non credenti godano di alcuni diritti a svantaggio
dei primi.

3. IL GIHAD NELLA LETTURA ESEGETICA DI MUHAMMAD SA‘ID RAMADAN AL-BUTI.

La motivazione principale che mi ha portata a considerare Muhammad Sa‘id Ramadan
al-ButT (m. 2013) 12, figura di spicco dell’islam sunnita siriano, in riferimento al tema

1 «Secondo alcuni studiosi (Welhausen, Caetani) “essi” sarebbero gli Ebrei. Secondo altri, lo scritto si
riferisce alle tribu nomadi non ancora convertitesi circostanti Yatrib/Medina. Oppure agli stessi
musulmani».

12 Nato nel 1929 a Jeilka, un villaggio curdo situato a sud-est della Turchia, fin da bambino ¢ stato
costretto, assieme alla famiglia, ad abbandonarlo per sfuggire alla repressione kemalista e a trasferirsi a
Damasco dove ha compiuto gli studi religiosi e giuridici sotto la guida dello Sayh Hasan Habannaka (m.
1978). Nel 1965 ha conseguito un dottorato in Teologia presso I’Universita cairota di a/-Azhar. Tornato a
Damasco ha intrapreso la professione di docente di figh e nel 2008 ¢ stato nominato imam della moschea
degli Omayyadi. In seguito ai disordini verificatisi in Siria dal 1979 al 1982, ad opera dei Fratelli
Musulmani siriani, ha sostenuto I’ex-presidente Hafiz al-Asad (m. 2000) nell’azione di repressione
conclusasi con la distruzione della citta di Hamah, roccaforte sunnita. Le relazioni con il regime siriano si
sono deteriorate, a partire dal 2010, in seguito all’adozione di alcuni provvedimenti, ritenuti da al-Bit1
offensivi per la religione islamica, tra i quali il divieto di indossare il velo nelle scuole e nelle universita.
Tuttavia le tensioni con 1’attuale presidente Bas$ar al-Asad non gli hanno impedito di denunciare le
manifestazioni di rivolta che sono scoppiate a partire dal marzo 2011 come il prodotto di una cospirazione
straniera. E morto nel 2013 in un attentato presso la moschea al-Iman, nel quartiere centrale di Mazra ‘ah,
a Damasco.

1



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

del gihad ¢ legata alla scarsa conoscenza delle sue opere, di natura religiosa e giuridica,
di considerevole valore scientifico, nel contesto accademico europeo.

Convinto sostenitore del patrimonio linguistico arabo ha rivendicato 1’importanza
della conoscenza della lingua letteraria per una corretta comprensione dei versetti del
Corano ed ha criticato i tentativi di ‘semplificazione’ compiuti dall’Unesco definendoli
«as ‘dangerous colonialistic conspiracies’ against a thorough study and deep
understanding of Qur’any» (Christmann 1988, 155).

Egli ha esercitato una notevole influenza sulla formazione religiosa di migliaia di
studenti che hanno ascoltato i suoi sermoni nella moschea degli Omayyadi a Damasco,
oltre ad essere stato un predicatore televisivo, funzione che gli ha permesso di
diffondere il sapere religioso islamico e di preservarne ’integrita dalle principali
minacce rappresentate dall’ignoranza, dalla superstizione e dal settarismo.

Al-Buti ha sempre avversato quei movimenti che, pur sostenendo di agire in nome
dell’islam, ignorano il vero significato della da ‘wah (XVI, 125), percorrono la strada
dell’estremismo e non del gihad, ricorrendo alla violenza per destabilizzare i governi
dei rispettivi Paesi nei quali militano, essendo il loro principale obiettivo quello di
pronunciare la scomunica (takfir) dei detentori del potere che rientrerebbero nella
categoria degli apostati o degli empi.

Al-Buti ha sostenuto, in accordo con il parere della maggioranza dei giureconsulti, la
illegittimita della destituzione di un governante, anche nel caso in cui egli abbia
commesso un atto di oppressione o un’ingiustizia, in quanto i danni arrecati dalla sua
rimozione sarebbero di gran lunga maggiori e piu gravosi rispetto al suo mantenimento
al potere.

Sia in riferimento alle sommosse scoppiate tra il 1979 e 1982 ad opera dei Fratelli
Musulmani di Aleppo, che ha pubblicamente denunciato come atti di banditismo
(Pierret 2015, 56), che in riferimento alle proteste animate, a partire dal marzo 2011,
soprattutto dalla gioventu siriana, al-Biitt ha manifestato la sua contrarieta all’esercizio
del diritto di resistenza contro ogni forma di regime in quanto la caduta del tiranno, da
parte di movimenti estremisti che sobillano i rivoltosi, pud comportare una pericolosa
destabilizzazione.

Questa sua presa di posizione ha suscitato pareri discordanti tra gli ‘ulama’ sunniti
siriani la cui libertd d’azione nel campo dell’istruzione religiosa e dell’opera
caritatevole ha subito forti restrizioni a partire dal 1970 allorquando, con I’inizio della
presidenza di Hafiz al-Asad, si sono verificati in Siria notevoli cambiamenti politico-
sociali che hanno comportato il declino della classe dirigente sunnita e 1’ascesa,
soprattutto nell’esercito e nell’apparato burocratico-statale, degli ‘alawiti (Ventura
2005, 662-670), appartenenti alla stessa confessione religiosa della famiglia
presidenziale.

Al-Buti ha trattato il tema del gihad, risalendo al suo significato primario di sforzo in
un’opera, scritta nel 1993 e intitolata Al-gihad fi-l-islam. Kayfa nafhamuhu? Kayfa
numarisuhu? (11 gihad nell’islam. Come comprenderlo? Come praticarlo?), di cui ho
visionato la traduzione in francese, che potrebbe sorprendere sia il lettore occidentale
che abbia dei pregiudizi sull’islam, che quello musulmano che non ne abbia compreso
del tutto il suo valore.

D



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

Si tratta di un’opera molto complessa, supportata da uno studio analitico della
giurisprudenza islamica, che si articola in nove capitoli nei quali le tematiche teologiche
e storiche trattate si collocano in un arco temporale molto esteso, dalla gahiliyyah fino
all’eta moderna.

Dopo essersi soffermato sull’essenza della predicazione islamica su cui ¢ stata
fondata la ummah, sulle garanzie e sulla protezione che ¢ stata accordata alle Genti del
Libro in qualita di dimmi, al-Buti sostiene che le principali problematiche che
ostacolano la creazione di un ‘clima’ propizio per il compimento del gihad siano da
ricercare sia nelle divisioni tra i vari movimenti che si definiscono islamisti, pur essendo
incuranti della necessitda di preservare l'unita della nazione islamica, che nella
campagna di denigrazione dell’islam, compiuta dai media occidentali, i cui effetti sulla
gioventu musulmana sono del tutto nefasti.

Sin dalle prime pagine 1’autore ha sottolineato come [’essenza del gihad sia
predicativa, finalizzata a far conoscere il messaggio coranico alle popolazioni arabe che
persistevano nell’idolatria e come, solo in seguito alla formazione dello Stato islamico,
esso abbia assunto una valenza bellica, al fine di preservare «la Religione di Dio» e di
difenderne il territorio da ogni minaccia di aggressione.

Egli ha inoltre citato piu volte il v. 256 della sirah al-Bagarah, per evidenziare che il
fine del gihad non ¢ quello di costringere gli uomini ad abbracciare ’islam, come
invece si evince da una lettura non corretta, oltre che riduttiva, che ne percepisce
soltanto ’aspetto bellico, senza comprendere I’importanza dello sforzo a resistere
all’ingiustizia attraverso la parola giusta, come ¢ raccomandato nell’hadit: «Le meilleur
Jihad est une parole juste dite devant un souverain injuste» (al-Bitt 1996, 68).

1l gihad costituisce un atto di difesa della legge prescritta da Dio, nel Libro rivelato
al Profeta, che deve essere compiuto dal musulmano: se egli lo fara Dio lo
ricompensera, elevandolo tra gli angeli e tra quelli che Gli sono piu vicini.

Secondo al-Biitt la maggior parte dei leaders dei movimenti che si definiscono
islamisti nelle societd arabe sono del tutto incapaci di cogliere 1’essenza del gihad,
sebbene pronuncino spesso questa parola nei loro discorsi, suscitando un vivo
entusiasmo tra gli adepti, senza tuttavia disporre della scienza del Libro divino e senza
osservare i precetti della Sari ‘ah.

Si tratta di gruppi che praticano un attivismo privo di ogni contenuto predicativo e
che agiscono per i propri interessi € non per il bene della comunita, insistendo sulla
necessitda di compiere il gihad come unico rimedio alla situazione in cui versano i
musulmani, sebbene non sussistano le condizioni legittime per compierlo.

Il gihad bellico ¢ stato una conseguenza necessaria del gihad predicativo: sino a
quando 1 musulmani non avevano un territorio da difendere, non costituivano una
comunita islamica e non esercitavano un regime-potere, esso non aveva motivo di
esistere.

In seguito all’higrah ¢ nata, a Medina, la prima societa islamica che ha dato vita ad
uno Stato che poggia su tre elementi: il territorio, il popolo e il potere politico.

Di questi tre elementi, definiti dall’autore “doni” che Dio ha elargito ai musulmani in
un secondo momento, per difenderli da qualsiasi aggressione o minaccia di aggressione,
sul primo, il territorio, si applica la Sari‘ah; il secondo ¢ sinonimo di nazione
musulmana e, in quanto tale, comprende solo i musulmani, come recita il v. 110 della

16



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

surah Della famiglia di ‘Imran: «Voi siete la migliore nazione mai suscitata tra gli
uomini: promuovete la giustizia e impedite 1’ingiustizia [...]».

In riferimento al terzo elemento, il potere politico, sul quale si consolida 1’entita
dello Stato, I’autore sottolinea come in realta [’unico legislatore sia Dio.

Nel momento in cui si sono realizzate queste tre condizioni il gihad ha assunto sia la
funzione di perseguire la difesa delle frontiere della dar al-islam in previsione di ogni
aggressione, che quella di combattere coloro che si oppongono alla predicazione
dell’islam e che persistono nella idolatria anche dopo il compimento, da parte dei
musulmani, del dovere di comunicare loro la “Verita”.

L’aspetto bellico tuttavia non dovrebbe essere quello prevalente nel gihdd, cosi come
la relazione tra musulmani e non musulmani dovrebbe fondarsi su una cooperazione
costruttiva e sincera, come recita il v. 8 della sirah al-Mumtahanah: «Dio non vi
proibisce di agir con bonta ed equita verso coloro che non vi combattono per religione e
non vi hanno scacciato dalle vostre dimore, poiché Dio ama gli equanimi» (Bausani
1999, 420).

Secondo un’interpretazione minoritaria I’hadit che recita: «Dieu m’a ordonné de
combattre les gens jusqu’a ce qu’ils attestent qu’il n’y a de Dieu qu’Allah et que
Muhammad est son Envoyéx (al-Bit1 1996, 104) legittimerebbe 1’obbligo di combattere
1 miscredenti fino alla conversione e abrogherebbe la predicazione dell’islam basata
sulla libera scelta, senza alcuna costrizione.

Invece, secondo la maggioranza degli esegeti, la prescrizione contenuta in II, 256,
resta valida e 1’hadit citato non la contraddirebbe in quanto I’ordine divino, che
prescrive la guerra contro i politeisti, una volta trascorsi i mesi sacri, sarebbe motivato
dal combattimento di questi ultimi e non dal disconoscimento della religione islamica

Se il fine della lotta fosse legato esclusivamente alla conversione, si porrebbe in
contraddizione con I’ordine di accordare la salvaguardia ai politeisti che la invocano.

L’abrogazione arbitraria di II, 256 si pone in contrasto sia con quanto stabilito in IX,
11, che raccomanda di accordare protezione a coloro che la richiedano, in modo che
possano comprendere la parola di Dio; che con il versetto della spada (IX, 5) che
prescrive il dovere di combattere 1 politeisti per respingere le loro aggressioni, che
ostacolano la testimonianza della fede nell’unicita di Dio.

Dio ha ordinato ai musulmani di combattere ¢ non di uccidere, pertanto occorre
distinguere il combattente dall’uccisore: «Celui qui résiste a une attaque peut s ’appeler
combattant. Quant a celui qui manifeste le premier une intention de meurtre ou en
prend l'initiative, il ne peut étre appelé un combattant mais un tueur; étant donné que
la réciprocité comporte nécessairement une attaque et une contre-attaque ou une
défensex» (al-Biutt 1996, 111).

Inoltre il significato della lotta come resistenza o risposta ad un’aggressione armata ¢
deducibile anche dall’ hadit, trasmesso da al-Buhari, in cui Muhammad, all’epoca del
patto di Hudaybiyah, metteva in guardia i suoi compagni dalle aggressioni dei Qurays,
qualora avessero persistito invece di accettare la pace: «S’ils refusent, je jure par Dieu
qui tient mon dme entre ses mains, de les combattre jusqu’a ma mort pour ma cause
(al-But1 1996, 112).

L’essenza del gihad, che si manifesta soprattutto nell’atto di predicazione, non deve
essere confuso con I’indottrinamento esercitato da coloro che si definiscono musulmani



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

sebbene non agiscano, nelle relazioni sociali, seguendo i precetti che sono alla base
della morale islamica.

Ogni musulmano che vuole consacrarsi alla predicazione in Dio deve avere il cuore
pieno di misericordia; una tradizione autentica riferisce che Muhammad, ogni volta che
uno dei suoi compagni gli domandava di invocare Dio per maledire gli infedeli,
rispondeva: «Dieu m’a envoyé par miséricorde et non pour implorer malédiction» (al-
But1 1996, 121).

Secondo la maggioranza delle scuole giuridiche (hanafita, malikita e hanbalita) il
gihad bellico ¢ la legittima reazione alle aggressioni, come si evince dal Corano (II,
190; IX, 13,36) ¢ da numerose tradizioni che vietano di combattere coloro che non
minacciano 1 musulmani, anche se sono degli infedeli, tra le quali una trasmessa da
Tabar in cui il califfo Abli Bakr raccomanda ai suoi compagni: «Ne mutilez pas. Ne
tuez ni enfant ni femme ni vieillard. Si vous passez par des gens s ’adonnant entierement
au culte dans leurs temples laissez-les s’y adonner» (al-Biitt 1996, 151).

Da queste tradizioni derivano le regole dell’etica guerriera cui i musulmani dovevano
attenersi durante i combattimenti e, anche se le genti con le quali stipulavano dei patti di
non belligeranza persistevano nella miscredenza, sussisteva I’ordine divino di procurare
loro cure e protezione. Secondo gli shafi‘iti, invece, il fine del gihad bellico ¢ quello di
combattere gli infedeli, attenendosi al senso letterale dei vv. 5 e 29 della siarah al-
Tawbah.

Tuttavia al-But1 sostiene che bisogna andare oltre questa lettura in quanto nei vv. 6-8
della stessa sirah Dio ordina di accordare protezione ed assistenza ai politeisti, inoltre
la parte finale del v. 29 che recita «in segno di umilta» non deve essere interpretata
come una punizione, bensi come una conseguenza del combattimento contro i
musulmani.

Qualora I’intenzione di aggressione sia confermata da prove esplicite i musulmani
hanno il diritto di passare all’attacco e il gihdd diviene un obbligo collettivo: lo stesso
Muhammad condusse degli attacchi a sorpresa contro i politeisti, nelle battaglie di
Haybar, Tabik e Mu‘tah, per sventare i piani di aggressione dei nemici, come ¢
riportato da al-Gazali (m. 1111) in riferimento ai bizantini: «Les Byzantins, s’ils ne sont
pas attaques, attaquent» (al-Biitt 1996, 169), a differenza di quelle combattute prima
della stipula del patto di Hudaybiyah, a Uhiid e ad al-Ahzab, provocate dai politeisti.

Tuttavia 1’azione offensiva pud essere compiuta solo se vi siano le condizioni di
coesione verificate dall’imam le cui direttive devono essere seguite, tranne nel caso in
cui egli si macchi del peccato di apostasia (riddah), che Muhammad ha definito «une
denégation claire et nette dont vous avez une preuve éclatante de Dieuy (al-Biitt 1996,
177).

A proposito dell’apostasia, I’hadit che riferisce che il Profeta disse: «Quiconque
abandonnera sa religion, tuez-le» ¢ stato interpretato dalla maggior parte degli esegeti
come: «celui qui abandonnera I’Islam pour embrasser une autre religion» (al-Biti
1996, 259).

Secondo la tradizione trasmessa da al-Buhari e da Muslim ¢ illecito uccidere un
musulmano tranne che nei casi di applicazione della legge del taglione; di adulterio e di
apostasia.

Per al-Biit1 non c¢’¢ contraddizione tra II, 256 e I’hadit che prescrive la messa a morte
dell’apostata in quanto «la cause de la condamnation de I’apostat est la combativité et

18



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

non la dénégation» (al-Buti 1996, 260) e i musulmani che costringono le genti a
sottomettersi all’islam e a rispettarne le obbligazioni relative alla fede non compiono il
gihad.

Lo stesso Profeta ne ha dato 1’esempio quando ha combattuto i capi dei politeisti a
Mecca, non per costringerli ad abbracciare 1’islam, ma per respingere le loro aggressioni
sulla terra dei musulmani.

L’opinione secondo la quale «la revolte contre le souverain est un jihad» (al-Biti
1996, 315) non ¢ ammissibile neanche nel caso in cui I’imam ¢ ingiusto verso i suoi
sudditi e disobbediente nei confronti di Dio, in quanto una tale rivolta comporterebbe
molti rischi che metterebbero a repentaglio la stabilita della societa islamica.

L’unico caso in cui il musulmano deve disobbedire al sovrano ¢ quello in cui
quest’ultimo gli ordina di commettere un peccato.

Perché si possa stipulare un patto di pace con popolazioni non musulmane devono
realizzarsi due condizioni: 1) tale patto deve essere concluso dall’imam, anche se
oggigiorno egli ¢ rappresentato dall’insieme dei leaders musulmani e quindi, al fine
della legalita del patto, occorrerebbe il consenso di tutti loro; 2) non vi deve essere
aggressione contro alcun Paese musulmano dopo la conclusione di un tale patto (VIII,
58).

All’interno della dar al-islam le relazioni tra musulmani e non musulmani devono
basarsi sulla equita e sulla cooperazione, in conformita alle sue leggi e tutti i membri
sono tenuti a difenderne il territorio da ogni minaccia, mantenendo la propria identita
sociale e il proprio credo religioso.

Il patto di dimmah, dice al-Bufi, si differenzia dalle molteplici forme di egemonia
esercitate dalle grandi potenze occidentali sui piccoli Stati, denominate protettorato o
mandato, entrambe finalizzate ad usurpare il diritto altrui, per avere assicurato alle
«genti del Libro» lo status di protetti.

Inoltre il pagamento della gizyah non comporta alcun senso di disprezzo o di
umiliazione, ma «désigne [’argent percu des gens du Livre en contrepartie des services
qui leur sont rendus et de la protection qui leur est assurée» (al-Buti 1996, 196-197).

Riguardo alla questione dello scudo umano e alla morte di tanti innocenti a causa di
un proiettile vagante o di una scheggia di granata, al-Biit1 ha affermato che il primo
illustre studioso che ha trattato questo tema molto delicato ¢ stato al-Gazali nella sua
opera lThya’ ‘Ulum al-Din.

In essa il grande teologo e mistico di origini iraniane sostiene che la presa d’assalto
dello scudo umano e ’uccisione dei suoi componenti sia necessaria per difendere la
comunita dagli attacchi degli infedeli: «Si nous renoncions a les attaquer ils nous
attaqueraient, envahiraient le pays de l’Islam et tueraient tous les Musulmansy (al-Buti
1996, 231).

Tuttavia, perché tutto questo sia lecito, devono esserci le seguenti condizioni:1) la
necessita di respingere un’aggressione; 2) la certezza di vincere i nemici prendendo
d’assalto lo scudo di musulmani dietro il quale si barricano 1 nemici stessi; 3) 1’attacco
degli infedeli deve colpire tutti i musulmani e non limitarsi agli abitanti di un villaggio
o di una zona circoscritta.

Qualora una di queste tre condizioni venga meno la morte di un solo musulmano
dello scudo umano diventa illecita e, anche in una situazione di occupazione da parte

19



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

degli aggressori, il territorio islamico conserva il suo statuto e non si trasforma in Paese
di guerra.

Inoltre, anche in caso di un complotto da parte di Paesi ostili, i musulmani sono
autorizzati ad attaccarli per primi se sono sufficientemente forti, essendo il gihad
obbligatorio e legittimo contro tutti coloro che tentano di destabilizzare i Paesi islamici
(al-But1 1996, 243-244).

Al-Buti ha rivendicato il significato principale di quello che viene definito il sesto
pilastro dell’islam (al-Magid 2021, 7) !* ed ha sottolineato come non pochi predicatori
musulmani abbiano voluto metterne in risalto quasi esclusivamente la natura bellica,
senza tuttavia evidenziare che la sua legittimita scaturisce sia dalla necessita di
difendere un Paese islamico da ogni tentativo di aggressione, che dal dovere di rifiutare
una pace umiliante e non equa, come quella proposta, ad esempio, dagli israeliani ai
palestinesi.

Infine, in riferimento ai Territori palestinesi occupati, al-Bit1 sostiene che il gihad ¢
la sola strada per rivendicare i diritti usurpati: «I/ faut savoir que la Palestine reste, aux
vues de la charia islamique un pays d’Islam [...]. D’ou la nécessité pour tous les
Musulmans d’accomplir le devoir du jihad en vue de recupérer et de la réintégrer dans
[’enceinte de I’Islam. Si nous aspirons reéllement a récupérer notre terre usurpée |[...]
nous nous devons de savoir que la seule voie a emprunter pour recouvrer nos droits
usurpés ne peut étre que le jihady (al-But1 1996, 290, 295).

4. CONCLUSIONI

Non pochi sono i versetti del Corano nei quali il ricorso alle armi ¢ giustificato per
ripristinare 1’ordine perturbato, come reazione alla violenza subita da parte degli idolatri
fautori della sovversione della Sari‘ah che, essendo la legge di Dio, si pone al di sopra
di tutte le cose, compresa la vita umana.

Ad esempio nel versetto 57 della sirah al-Anfal: «E se li sorprenderai in battaglia
disperdili e fanne esempio salutare per coloro che li seguono, a che possan riflettere»,
che ¢ uno dei pochi in cui si rinviene la radice srb, ¢ ammesso 1’uso indiscriminato della
forza e la vittoria sul nemico ¢ un monito per gli altri miscredenti affinché si ravvedano.

Tuttavia questi versetti non dovrebbero essere “svincolati” dal contesto storico nel
quale sono stati rivelati, essendo tutti riconducibili all’epoca medinese, durante la quale
la lotta contro i miscredenti ¢ stata necessaria al fine di garantire la sopravvivenza e il
consolidamento della ummabh.

Pertanto, a mio avviso, il valore che deve essere attribuito a tali ingiunzioni
coraniche non puo che essere temporale, essendo del tutto legato a delle circostanze
particolari, a differenza di quelle che invitano i1 credenti alla generosita nei confronti
degli schiavi, dei poveri, degli orfani e dei viandanti (II, 83, 177; 1V, 36; IX, 60),

13 Per i musulmani sciiti, partigiani di ‘AlT b. Ab Talib (m. 661) cugino e genero del profeta Muhammad,
il gihad ¢ un pilastro aggiuntivo ai cinque riconosciuti dalla tradizione sunnita, tuttavia esso sara
compiuto solo alla fine dei tempi, allorquando riapparira sulla terra il dodicesimo imam nascosto, detto il
Signore del Tempo (sahib al-zaman).

20



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

all’umilta e alla tolleranza religiosa (V, 54; X1, 23; XVII, 37, 109; II, 256; XVI, 125-
127; XXII; 40, 67-69) che rivestono, invece, un valore assoluto ed eterno.

Se ai versetti che inneggiano al gihad, nel significato di combattimento, si attribuisse
un valore atemporale come sarebbe possibile conciliarli con quelli che condannano, in
maniera categorica, 1’aggressione e la violenza, sulla base di un principio etico che
sancisce la sacralita della persona umana (VI, 151; XVII, 33) e che condanna
I’uccisione dell’essere umano (V, 32; IV, 93; XVII, 33)?

Il ricorso alla violenza, nel Corano, ¢ legittimato come risposta ad una aggressione
subita, al fine di salvaguardare la vita umana (II, 178-179) e, come anche nell’ Antico
Testamento, non deve mai essere eccessivo rispetto al male subito.

«Se qualcuno fa uno sfregio al suo congiunto, come egli fece, cosi a lui si fara.
Frattura per frattura, occhio per occhio, dente per dente: quale ¢ lo sfregio inflitto a un
uomo, tale sia quello che si infligge» (Lev. XXIV, 19-20)

«E non uccidete alcuno (ché Dio I’ha proibito) senza giusto motivo: quanto a chi ¢
ucciso ingiustamente, Noi diamo al suo curatore potesta di vendicarlo, ma questi non
ecceda nella vendetta, ché pensera Dio ad aiutarlo» (XVIII, 33).

Il concetto di gihad ¢ stato, a mio avviso, “distorto” in non pochi studi orientalistici,
soprattutto a partire dagli ultimi decenni del XIX secolo, al punto tale da generare
un’immagine guerriera del mondo arabo-musulmano, incapace di convivere
pacificamente con altri popoli e fedi.

Senza voler polemizzare, tale strumentalizzazione storica e politica ¢ anche la
conseguenza di un pregiudizio linguistico, ossia della pretesa di non voler riconoscere
che la conoscenza di un idioma sia indispensabile per un’analisi esegetica
filologicamente corretta, e che I’affidare le proprie certezze ad uno studio basato su
delle traduzioni ed interpretazioni tendenziose e fuorvianti, contribuisce ad alimentare
dissapori e incomprensioni di origine remota.

La necessita o0 meno di conoscere la lingua araba, per comprendere coloro che
abbiano 1’arabo come lingua madre e che, nella grande maggioranza, sono di religione
musulmana, ¢ stata di recente oggetto di un dibattito tra due studiosi francesi: il
politologo e arabista Gilles Kepel e il politologo Olivier Roy.

Gilles Kepel ha piu volte stigmatizzato la posizione di Olivier Roy, secondo il quale
non ¢ necessaria la conoscenza dell’arabo per comprendere il disagio e le possibili
motivazioni da cui hanno origine forme di radicalizzazione nelle periferie francesi.

Ancora una volta ¢ possibile rinvenire 1’eco del monito lanciato da Edward Said,
ormai quasi mezzo secolo fa: I’*orientalismo” come costrutto occidentale e mai
soggetto indipendente, inteso come “altro” dal mondo anglo-europeo, € come la
mancata accettazione dei canoni occidentali abbia comportato, inesorabilmente, la
nascita di malintesi e di dissensi.

Un’analisi attenta e obiettiva, basata per quanto possibile sulle fonti in arabo, di un
tema controverso e a lungo dibattuto come il gihad, contribuirebbe forse a chiarire il
rapporto conflittuale tra il mondo musulmano e 1’Occidente, proprio a partire dalle
incomprensioni linguistiche e a riportare gli elementi di violenza e di lotta nel reale
contesto storico che ne ha visto la nascita.

21



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

BIBLIOGRAFIA

Bakircioglu, Onder. 2010. “A Socio-Legal Analisys of the Concept of Jihad.” The
International and Comparative Law Quarterly 59 (2): 413-440.

Bakir, Bassar. 2020. Al- Buti and The Syrian Revolution. Kuala Lumpur: Islamic Book
Trust.

Bakiir, Bassar and Birgit, ‘Abd al-‘Aziz. 2018. “The anti-islamist discourse: the case of al-
Biti.” Al-Shajarah. Journal of Islamic Thought and Civilization 23 (1): 183-206.

Bausani, Alessandro (a cura di). 1999. I/ Corano. Milano: Rizzoli.

Bonner, Michael. 2006. Jihad in Islamic History: Doctrines and Practice. Princeton:
University Press Princeton.

Brockett, William A. 1993, vol. VII, in Encyclopédie de !’Islam. Paris: Leyde, E. J.
Brill.

Al- Buhari, Abt ‘Abd Allah Muhammad b. Isma’il. 1979, vol. IV. Sahih al-Buhari.
Lahore: Kazi.

Al-Biit, Muhammad Sa‘id Ramadan. 1996. Le jihad en Islam. Comment le
comprendre? Et comment le pratiquer? Traduction de Muhammad Nabil al-Hayyat.
Damas-Syrie: Dar al-Fikr.

Christmann, Andreas. 1998. “Islamic Scholar and Religious Leader: a Portrait of
Shaykh Muhammad Sa‘id Ramadan al-Buti.” Islam and Christian-Muslim Relations
9 (2): 149-169.

Cohen, Marc. 1994.Under Crescent and Cross. The Jews in the Middle Ages. Princeton:
University Press Princeton.

Al-Fadl, Abu Halid. 2017. “Islamic Law, Jihad and Violence.” Journal of Islamic and
Near Eastern Law 16 (1): 1-27.

Al-Fadl, Abu Halid. 2003. Jihad: Struggle and War in Islam. Cambridge: University
Press Cambridge.

Fiorani Piacentini, Valeria. 1991, vol. 1. Rapporto di ricerca su il pensiero militare nel
mondo musulmano. Milano: Centro Militare di Studi Strategici.

Firestone, Reuven. 1999. Jihad. The Origin of Holy War in Islam. New York: Oxford
University Press.

Flori, Jean. 2002.Guerre sainte, jihad, croisade. Paris: Editions du Seuil.

Fliigel, Gustav. 1842. Concordantiae Corani Arabicae. Lipsiae: C. Tauchnitii.

Gardet, Louis. 1977, vol. 11, in Encyclopédie de [’Islam. Paris: Leyde, E. J. Brill.

Guillaume, Alfred. 1955. The Life of Muhammad: A Translation of Ibn Ishaq’s Sirat
Rasul Allah. Oxford: Oxford University Press.

Houot, Sandra. 1999. “De la religion a I’étique. Esquisse d’une médiation
contemporaine.” Revue du monde musulman et de la Méditerranée 85/86: 31-46.

Ibn Ishaq, Muhammad. s. d. al-Sirah al-Nabawiyyah, vol.l. Beirut: Dar al-Taqafah al-
‘Arabiyyah.

Johnson, James Turner. 1997. The Holy War Idea in Western and Islamic Traditions.
Pennsylvania:

The Pennsylvania State University Press.

Katir, ‘Imad al-Din Isma‘il. 1985, vol. 1. Tafsir al-Qur’an al-‘azim. Beirut.

292



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

Kepel, Gilles. 2021. Le prophete et la pandémie. Du Moyen-Orient au jihadisme
d’atmosphere. Paris: Gallimard.

Kister, Meir Jacob. 1983. The Sira Literature, in Arabic Literature to the End of the
Umayyad Period, (a cura di) A. F. L. Beeston, Cambridge: University Press
Cambridge.

Al-Magid, ‘Abd Adib. 2021. “Jihad and the Sect Sunni and Shia Interpretations of
Striving in the Path of God.” Journal of Religion & Society 23: 1-13.

March, Andrew and Modirzadeh, Naz. 2013. “Ambivalent Universalism? Jus ad Bellum
in Modern Islamic Legal Discourse.” The European Journal of International Law 24
(1): 367-389.

Mion, Giuliano. 2007. La lingua araba. Roma: Carocci.

Morabia, Alfred. 1993. Le Gihdd dans I’Islam Médiéval. Paris: Albin Michel.

Al-Nasafi, ‘Abdallah b. Ahmad b. Mahmud. s.d., vol. 1. Tafsir all-Qur’an al-galil.
Beirut.

Peters, Rudolf. 2016. Jihad: A History in Documents (Expanded Edition). Princeton:
Markus Wiener.

Peters, Rudolf. 1979. Islam and Colonialism: The Doctrine of Jihad in Modern History.
Mouton: The Hague.

Pierret, Thomas. 2015, vol. II1, in The Encyclopaedia of Islam. Leiden, E. J. Brill.

Pierret, Thomas. 2013. Religion and state in Syria. The Sunni ulama from coup to
revolution. Cambridge: University Press Cambridge.

Al-Sigistani, Abt Dawud. 1988, vol. IIl. Sunan Abi Dawud. 11 Cairo: Dar al-Misriyyah.

Al-Tabari, Abt Ga‘far Muhammad b. Garir. 1954, vol. II. Gami* al-bayan ‘an ta wil
ayat al-Qur’an. 11 Cairo: Mustafa al-Babi al-Halab1 and Sons.

Al-Tirmidi, Muhammad b. ‘Isa b. Sawrah. 1987, vol. IV. Kitab fada ‘il al-gihad. Beirut:
Dar al-Kutub al-‘IImiyya.

Traini, Renato. 1966. Vocabolario arabo-italiano. Roma: Istituto per 1’Oriente.

Ventura, Alberto. 2005, vol. III. «L’islam sunnita nel periodo classico (VII-XVI
secolo)», in Storia delle religioni: Islam, (a cura di) Giovanni Filoramo. Bari-Roma:
Laterza.

Vercellin, Giorgio. 1996. Istituzioni nel mondo musulmano. Torino: Einaudi.

Al-Wahidi, Abu-1-Hasan ‘Alt b. Ahmad. s.d. Asbab al-nuzil. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘IImiyyah.



