
 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

4 

Il significato del ğihād nell’Islam 
 

CARLA MASCIOVECCHIO 
 

 
 
ABSTRACT: The article analyzes the Qur’anic injunctions in which the verbal roots ǧhd and qtl are found 
expressing both militant and non-militant ways of propagating or defending the faith. While the Meccan 
verses exhort the first converts to Islam to preserve their beliefs with wisdom and prudence, the Medinan 
ones prescribe the use of armed struggle for the cause of God. References to fighting «in the path of God» 
are present both in the Sunnah and in numerous Traditions that express disapproval for those who fight 
for glory and material goods, as well as in the Sīrah, biography of the prophet Muḥammad. Finally I 
referred to a work written by šayḫ Muḥammad Sa‘īd Ramaḍān al-Būṭī in which the author highlights how 
the ğihād is a preaching effort aimed at transmitting the Qur’anic message and how it took on a warlike 
significance only after the formation of the ummah, to defend its territory from any threat of aggression. 
 
KEYWORDS: Ğihād, Corano, Sunnah, Sīrah. 
 
 
 

*** 
 

 
1. INTRODUZIONE	

Nel presente articolo si è voluto evidenziare come l’etimologia della parola ğihād, 
impropriamente tradotta “guerra santa” e correntemente associata alla violenza e al 
fanatismo, non contenga in realtà alcuna implicazione di natura aggressiva, esprimendo 
uno sforzo interiore che il musulmano è invitato a compiere, al fine di incoraggiare la 
realizzazione del Bene e di impedire l’attuazione del Male, come è più volte ribadito nel 
Corano. 

Al fine di mettere a fuoco il concetto di ğihād, nelle sue varie accezioni, si è ritenuto 
imprescindibile attingere, per quanto possibile, alle fonti in lingua araba, essendo 
l’arabo la lingua della Rivelazione coranica, oltre che un elemento essenziale di 
identificazione etno-culturale di coloro che lo parlano come lingua madre, sia nella 
versione cosiddetta “standard”, una sorta di evoluzione moderna della lingua del 
Corano, ossia dell’arabo classico, che nei vari dialetti che costituiscono le parlate locali 
(Mion 2007, 36-37).  

Lo studio della lingua araba e l’approccio diretto alle fonti si ritengono pertanto 
essenziali per comprendere che cosa si intenda effettivamente per ğihād nel mondo 
arabo-islamico e per meglio valutare come esso è stato recepito al fuori di questo 
mondo e, in particolare, in Occidente. 

Il ğihād non richiama mai al dovere della lotta armata, ma all’impegno e allo sforzo 
personale (IX, 24; XXII, 78; XXV, 52; LX, 1); inoltre in riferimento ai versetti coranici 
nei quali si rinviene la radice verbale ğhd, perlopiù tradotta con “combattere” (II, 244-
46; V, 35; VII, 38-40; IX, 111), il contesto suggerisce in realtà un combattimento contro 
il Male, a differenza di quelli nei quali troviamo la radice verbale qtl, seguita per lo più 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

5 

dall’espressione «sulla via di Dio», con il significato di lotta armata, anche se legata a 
circostanze del tutto particolari.  

Tra questi ultimi, oltre ai versetti di natura difensiva (II, 190), ve ne sono altri, 
contenuti nei capitoli IV e IX, che non esprimono clemenza nei confronti dei 
miscredenti e per la cui comprensione sarebbe necessario contestualizzarli, essendo stati 
rivelati al profeta Muḥammad in una fase in cui le spedizioni guerriere e le razzie erano 
molto frequenti tra i vari gruppi tribali.  

Tuttavia anche laddove vi sia un riferimento palese al combattimento il suo fine non 
è quello di costringere gli idolatri a convertirsi all’islam, ma di sottometterli al fine di 
garantire la protezione e la sicurezza della nascente comunità. 

Quanto alla radice verbale ḥrb, dalla quale deriva la parola guerra, è significativo 
notare che essa, nel Corano, compare solo in quattro versetti: con un significato 
metaforico, alludendo alla dichiarazione di guerra di Dio agli empi (II, 279) e agli ebrei 
medinesi perché «Dio non ama i corruttori» (V, 64), e con il significato di lotta reale, 
invitando i credenti a disperdere i nemici verso i quali, tuttavia, bisogna essere clementi 
(VIII, 57; XLVII, 4)1. 

 
 
2. IL	ĞIHĀD	FĪ	SABĪL	ALLĀH	NEL	CORANO,	NELLA	SUNNAH	E	NELLA	SĪRAH		

La parola ğihād, dalla radice ğhd che significa «sforzarsi, applicarsi con zelo, usare 
diligenza in qualcosa» (Traini 1996, 175), e che se seguita dalla locuzione fī sabīl Allāh, 
come si rinviene per lo più nel Corano, significa «combattimento sulla via di Dio», è 
uno dei più meritori doveri del musulmano, accanto ai cosiddetti ‘pilastri della fede’ 
(arkān al-dīn).  

L’espressione ‘guerra santa’, con la quale viene comunemente ed erroneamente 
tradotto ğihād, non esiste nel Corano o meglio alla parola guerra (ḥarb) non è mai 
associato l’aggettivo santa (quds/ḥarām) (Vercellin 1996, 174-175) 2: questa definizione 
è stata coniata da Friedrich Schwally in un’opera, pubblicata nel 1901, intitolata Der 
Heilige Krieg im alten Israel (Firestone 1999, 3). 

Il ğihād, che comporta la lotta contro le cattive inclinazioni e lo sforzo interiore che 
il musulmano deve compiere per vincere tutto ciò che è dettato dall’istinto e dalle 
passioni umane, viene comunemente definito grande ğihād per distinguerlo dallo sforzo 
materiale, richiesto a ciascun credente in caso di minaccia della sua persona, famiglia o 
comunità, che è conosciuto come piccolo ğihād. 

Tuttavia la distinzione tra grande e piccolo ğihād  non è contenuta nel Corano, bensì 
in un detto (ḥadīṯ) del profeta Muḥammad che, tornando da una razzia, disse: «Siamo 

 
1 Per l’individuazione dei versetti in cui si rinvengono le radici verbali ğhd, qtl e ḥrb, è stata fondamentale 
la consultazione delle Concordantiae Corani Arabicae, Lipsiae: C. Tauchnitii, 1842, pp. 46-47, 50, 148, 
dell’orientalista tedesco Gustav Flügel. 
2 Riguardo alla nozione di sacralità nell’islam: «Nel Corano si incontrano due radici che la esprimono: 
qds che compare in dieci casi e ḥrm che si trova invece oltre ottanta volte. La prima appare in contesti 
richiamanti la Bibbia o elementi ad essa collegati […] . L’eventuale carattere «sacro» di soggetti o oggetti 
legati alle tradizioni arabe si esprime viceversa nel Corano con forme derivate dalla radice ḥrm […] ».  



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

6 

tornati dalla piccola alla grande guerra» (Ventura 2005, 266) 3; (Morabia 1993, 256-
257). 

Secondo l’opinione quasi unanime dei giuristi il ğihād, qualora sia diretto contro gli 
infedeli, è un dovere collettivo (farḍ kifāyah) che incombe ai soli musulmani capaci di 
adempierlo. 

Invece, nel caso in cui vi sia una reale minaccia alla sicurezza del territorio della dār 
al-islām, esso è un obbligo personale (farḍ ‘ayn) dal cui compimento, tuttavia, sono 
esonerate, secondo le prescrizioni di diritto musulmano, le seguenti categorie di 
persone: i minori, gli insani di mente, gli schiavi, le donne, i malati, i disabili, coloro 
che non possiedono i mezzi necessari per una spedizione militare, i figli che non hanno 
ottenuto il consenso dei genitori, i debitori senza il permesso dei creditori (Peters 1979, 
15-18). 

Le ingiunzioni coraniche relative al combattimento possono essere raggruppate nel 
modo seguente: 1) versetti che esprimono i modi non militanti di propagare o difendere 
la fede; 2) versetti che pongono restrizioni al combattimento; 3) versetti che rivelano il 
conflitto tra il comando di Dio e i seguaci del profeta; 4) versetti che invocano 
fortemente la lotta per la religione di Dio (Firestone 1999, 69). 

Degli otto versetti del primo gruppo, che sono stati rivelati in un periodo che va dalla 
fase meccana fino al primo periodo medinese, quattro (VI, 106; XV, 94; XVI, 125; L, 
39), rivelati a Mecca, si riferiscono ai miscredenti (mušrikūn).  

Nella parte finale del v. 106 della sūrah al-An‘ām il comando divino rivolto al 
profeta «allontanati dunque dagli idolatri» (Bausani 1999, 99) è diverso rispetto a 
quanto stabilisce, ad esempio, il v. 5 della sūrah al-Tawbah «uccidete gli idolatri 
dovunque li troviate». 

Nel v.125 della sūrah al-Naḥl l’invito «alla Via del Signore», che Muḥammad deve 
compiere senza il ricorso alle armi, potrebbe essere rivolto sia agli idolatri che agli 
ebrei; tuttavia sia quelli che lo accetteranno che quelli che lo rifiuteranno saranno 
giudicati da Dio. 

Il v. 39 della sūrah del Qāf invita Muḥammad ad essere paziente e a tenere un 
comportamento non aggressivo con coloro che non hanno parole benevoli nei suoi 
confronti, mentre il v. 94 della sūrah al-Ḥiğr esorta il profeta a rendere noti gli 
insegnamenti divini rimasti presumibilmente segreti fino a prima di questo 
ammonimento. 

Nei restanti versetti del primo gruppo (II, 109; V, 13; XXIX, 46; XLII, 15) invece il 
riferimento è, molto probabilmente, agli ebrei medinesi, riuniti nei clan dei Naḍīr, 
Qurayẓah e Qaynuqā‘, e ciò suggerisce che siano stati rivelati a Muḥammad dopo il 
622, anno dell’emigrazione (hiğrah) a Medina, allorquando iniziò ad avere contatti con 
loro. 

Nel v. 13 della sūrah al-Mā’idah vi è un invito al perdono e alla tolleranza nei 
confronti dei figli d’Israele che hanno commesso un tradimento (ḫiyānah), avendo rotto 
i patti precedentemente stipulati. 

 
3 «La piccola guerra è quella contro i nemici esteriori, ma la grande guerra è la più importante, perché va 
combattuta contro quegli avversari, non meno temibili, che sono le passioni dell’anima e l’attaccamento 
ai beni di questo mondo». 
 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

7 

Nel v. 109 della sūrah al-Baqarah è espresso l’invito divino ad astenersi dal 
rispondere alla minaccia rappresentata dal tentativo degli ebrei medinesi di indebolire 
l’autorità di Muḥammad all’interno della nascente comunità musulmana «finché Dio 
non mandi il Suo ordine». 

L’esortazione a «non disputare con la Gente del Libro altro che nel modo migliore», 
espressa nel v. 46 della sūrah al-‘Ankabūt e nel v. 15 della sūrah al-Šūrā, suggerisce 
che i due versetti siano stati rivelati nel primo periodo medinese, quando Muḥammad 
credeva che gli ebrei di Medina si sarebbero convertiti all’islam.  

I versetti del secondo gruppo (II, 190, 194; IX, 36; XXII, 39) si richiamano alle 
prescrizioni preislamiche, che assicuravano la sopravvivenza dei gruppi tribali, e ai 
limiti sul ricorso alla violenza, soprattutto durante i mesi sacri e presso Mecca che, nel 
v. 37 della sūrah Ibrāhīm, è definita la «Casa Santa» (al-bayt al-muḥarram). 

L’importanza del v. 190 della sūrah al-Baqarah, che nella prima parte pone le basi 
per la legittimazione di una guerra soltanto difensiva («Combattete sulla via di Dio 
coloro che vi combattono»), risiede nella comprensione della radice ‘adā (Traini 1966, 
902) 4 che si rinviene nella parte finale («ma non oltrepassate i limiti, ché Dio non ama 
gli eccessivi») e che, secondo la maggior parte degli esegeti, si riferirebbe 
esclusivamente a quelle categorie di persone che non devono essere né combattute, né 
uccise, tra le quali le donne, i bambini e i monaci, sulla base di alcuni ḥadīṯ che 
riferiscono che il profeta Muḥammad ne vietava l‘uccisione (Kaṯīr 1985, 401). 

Secondo una tradizione attribuita a Ibn ‘Abbās (m. 686) le restrizioni al 
combattimento presso i luoghi sacri verrebbero meno nel caso di aggressione da parte 
degli idolatri (Wāḥidī s. d., 29); inoltre il versetto in questione sarebbe stato rivelato nel 
628, subito dopo il patto di Ḥudaybiyyah 5, in quanto i musulmani temevano che, l’anno 
successivo, quando sarebbero tornati a Mecca per compiervi il pellegrinaggio, ci 
sarebbe stata una battaglia. 

Una significativa innovazione nella tradizione bellica è espressa, sempre nello stesso 
versetto, dall’espressione «sulla via di Dio» (fī sabīl Allāh) che ricorre nel Corano 
settanta volte, soprattutto in riferimento alla lotta per proteggere la vita e l’onore della 
comunità dei credenti (Firestone 1999, 74). 

Le consuetudini preislamiche, che proibivano di combattere durante i mesi sacri e 
che non permettevano di portare le armi all’interno di Mecca per non violare lo stato di 
consacrazione rituale (iḥrām) di coloro che vi compivano il pellegrinaggio, vengono 
rispettate ed enfatizzate nel v. 36 della sūrah al-Tawbah. 

Tuttavia, qualora i musulmani vi siano aggrediti, è ammessa l’applicazione della 
legge del taglione, come stabilisce il v. 194 della sūrah al-Baqarah 6.  

Il v. 39 della sūrah al-Ḥağğ, nel quale c’è un riferimento ai primi musulmani che 
furono perseguitati e cacciati dai politeisti meccani, è considerato la prima rivelazione 
che autorizza i credenti a rispondere con la forza ai loro aggressori.  

 
4  La radice ‘adā all’ottava forma ha il duplice significato di «commettere un atto di ostilità, una 
aggressione contro qualcuno» e di «oltrepassare qualcosa, eccedere qualcuno, andare oltre». 
5 Presso Mecca si tenne, nel 628, il giuramento di fedeltà (bay‘ah) a Muḥammad, noto come «giuramento 
sotto l’albero» (XLVIII, 18), da parte di quei seguaci che erano apparsi scoraggiati per non essere riusciti 
ad entrare nella città santa ben difesa dagli idolatri meccani. 
6 Anche il versetto 36 della sūrah al-Tawbah permette ai musulmani di combattere durante i mesi sacri 
(Rağab, Ḏū’l-Ḥiğğa, Ḏū’l-Qa‘da, Muḥarram) sempre a scopo difensivo. 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

8 

I numerosi versetti che esprimono il conflitto tra il comando di Dio alla lotta da 
intraprendere e i seguaci di Muḥammad, tra i quali: II, 216; III, 167-168; IV, 72-75, 77, 
95; IX, 38-39, 42; XLVII, 20; rivelano come le tradizionali prescrizioni preislamiche sul 
combattimento erano difficili da sradicare, almeno presso alcune fazioni musulmane. 

Nel v. 216 della sūrah al-Baqarah Dio comanda il combattimento (qitāl) ai 
musulmani che si sono astenuti dal partecipare alle precedenti azioni militari, mentre nei 
vv. 166-167 della sūrah al-‘Imrān, in cui vi è un riferimento alla battaglia di Uḥūd «il dì 
che si scontraron gli eserciti» (Bausani 1999, 50), i musulmani che avevano disobbedito 
agli ordini di Muḥammad, sia apertamente che in segreto, vengono definiti ipocriti 
(munāfiqūn) (Brockett 1993, 561-563). 

Essi sono condannati, per non essersi uniti ai loro fratelli nel combattimento, come 
apostati o miscredenti (LXIII, 1-3; IX ,73-74); come nemici (LXIII, 4 ) e come improbi 
(LXIII, 6). 

L’accusa principale mossa contro coloro che si opposero alle decisioni prese da 
Muḥammad consiste nella debolezza della motivazione addotta per non unirsi in 
battaglia: l’incapacità di lottare pur di salvare la propria vita, anche a costo di mettere a 
repentaglio quella dell’intera comunità. 

Nei vv. 72-74 della sūrah al-Nisā’ è espressa la disapprovazione nei confronti di 
coloro che si sono ritirati dal combattimento, quando il compenso materiale non era 
certo, mentre a coloro che torneranno vincitori verrà elargito un generoso bottino e a 
quelli che moriranno in battaglia spetterà la maggiore ricompensa del Paradiso 7. 

Nel v. 95 della stessa sūrah coloro che intraprendono la guerra sono posti sullo 
stesso piano di chi la sostiene materialmente, fornendo equipaggiamenti, mentre quelli 
che rifiutano di combattere sono condannati. 

Nei vv. 38-39 della sūrah al-Tawbah che, secondo la maggioranza degli esegeti 
(Wāḥidī s. d.,141), sarebbero stati rivelati nel 630 per incitare i seguaci di Muḥammad a 
partecipare alla spedizione di Ṭabūk contro i bizantini, è espressa la punizione divina 
che spetterà ai dissidenti («Dio vi sostituirà con un altro popolo»). 

Nel v. 20 della sūrah di Muḥammad ai musulmani è rivolta l’accusa di sottrarsi al 
comando di entrare in guerra, mentre nei vv. 86-87 della sūrah al-Tawbah sono 
condannati «i più influenti» (ūlū al-ṭawl) che chiedono dispense speciali per restare a 
casa (Bausani 1999, 141). 

Gli arabi beduini sono ripetutamente descritti come restii ad andare in battaglia e 
sono accusati di miscredenza e di ipocrisia nei vv. 97-101 della stessa sūrah. 

Infine seguono i versetti che invocano la guerra per la religione di Dio (II, 191-193, 
217; VIII, 39; IX, 5, 29; XLVII, 4-5) e che abrogano quelli rivelati antecedentemente in 
quanto si tratta delle ultime rivelazioni; secondo la tradizione musulmana essi 
rappresentano il comando incondizionato di combattere tutti i non credenti. 

Nel v. 191 della sūrah al-Baqarah, in cui la radice qtl appare sei volte, sia con il 
significato di uccidere, che con quello di combattere, secondo Nasafī (m.1310) la 
durezza del comando «Uccidete dunque chi vi combatte […] » è attenuata dal divieto di 
uccidere il nemico presso il «Sacro Tempio», a meno che un musulmano vi sia stato 

 
7 Numerosi sono i versetti (III, 195-198; IX, 89,111; XIX, 61-63; XXXV, 33-35) nei quali il Paradiso è 
descritto come la dimora eterna dei veri credenti. 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

9 

ucciso (Nasafī s. d., 123), mentre secondo Ṭabarī (m. 923) la proibizione di combattervi 
è abrogata dal v.193 (Ṭabarī 1954, 192-193). 

La questione più problematica è racchiusa nella parola fitnah (Gardet 1977, 952-953) 
che, nei vv. 193 e 217 della sūrah al-Baqarah e nel v. 39 della sūrah al-Anfāl, assume il 
significato di politeismo (širk), nel tentativo di associare Dio ad altre divinità e di 
ribellarsi alla leadership muḥammadiana, provocando uno stato di anarchia e di 
corruzione. 

Sempre secondo Ṭabarī il v. 193, quando recita «e la religione sia quella di Dio», non 
esprime un monoteismo generico ma, piuttosto, il monoteismo dell’islam nel significato 
di adorazione e obbedienza a Dio secondo il Suo comando. 

Tuttavia un ḥadīṯ (Ṭabarī 1954, 195) riporta che a coloro che hanno abbracciato altre 
forme di monoteismo potrebbe essere permesso, all’interno della dār al-islām, di 
professare la propria religione senza eccessive molestie, a condizione che preghino 
regolarmente e paghino un tributo (ǧizyah). 

Nella parte finale del v. 193 «ma se cessan la lotta, non ci sia più inimicizia che per 
gli iniqui» il termine «iniqui» (ẓālimūn) assume il significato di aggressori (Ṭabarī 
1954, 250). 

Nel v 217 della sūrah al-Baqarah, in cui si fa riferimento all’attacco di Naḫlah, 
durante il quale un meccano fu ucciso da un musulmano durante l’ultimo giorno del 
mese di Raǧab, la pratica preislamica di porre fine alle ostilità durante i mesi sacri viene 
abrogata, essendo giustificata dalle offese subite dai musulmani.  

Secondo la tradizione esegetica sia i musulmani che i meccani coinvolti 
nell’incidente di Naḫlah ritenevano che le norme consuetudinarie preislamiche sul 
combattimento fossero ancora in vigore. 

Quando i musulmani capirono che avrebbero perso la loro opportunità, se avessero 
aspettato un giorno in più fino alla fine del mese sacro, decisero di attaccare senza 
riguardo per la restrizione. 

Nel momento in cui essi temettero di essere uccisi per aver infranto il divieto fu 
rivelato a Muḥammad il v. 217 con il quale veniva abrogata l’antica istituzione, essendo 
il peccato dell’idolatria più grave rispetto all’uccisione (al-fitnah ašaddu min al-qatl). 

Il nemico è descritto come persistente ed insidioso («e costoro non cesseranno di 
combattervi fino a quando loro riuscisse di farvi apostatar dalla fede») e, pertanto, deve 
essere sopraffatto a causa di quello che è (idolatra) e di quello che rappresenta (assenza 
di credo). 

Secondo gli esegeti il v. 39 della sūrah al-Anfāl è quasi una ripetizione del v. 193 
della sūrah al-Baqarah, mentre nel v. 5 della sūrah al-Tawbah è espressa la 
dichiarazione coranica finale sulle relazioni tra i musulmani e gli idolatri, in quanto esso 
abrogherebbe ogni restrizione alla lotta durante i mesi sacri e presso i luoghi santi 
(Ṭabarī 1954, 317-318). 

La difficoltà di interpretazione del v. 29 della sūrah al-Tawbah è legata alla 
mancanza di chiarezza nella parte finale «Combatteteli finché non paghino il tributo uno 
per uno, umiliati»; secondo alcune scuole giuridiche (Bausani 1999, 559-560) il 
pagamento della ǧizyah da parte dei protetti (ḏimmī) doveva avvenire in particolari 
condizioni di umiliazione, invece la maggioranza degli studiosi moderni (Cohen 1994, 
56) sostiene che il Corano non richieda tale atto. 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

10 

Inoltre il riferimento alla «Gente del Libro», come gente che non crede «in Dio e nel 
Giorno Estremo», sembra strano dal momento che sia per il cristianesimo che per 
l’ebraismo questi due dogmi sono essenziali. 

Pertanto una prima versione del v. 29 potrebbe non includere la frase «e coloro, fra 
quelli cui fu data la Scrittura» e rappresentare una posizione clemente nei confronti 
degli idolatri, posizione che diventerà inaccettabile nei versetti più ‘militanti’ rivelati 
successivamente (Kaṯīr 1985, 383). 

Il comando a combattere incondizionatamente contro tutti i miscredenti e ad 
ucciderli, a meno che diventino musulmani (IX, 5), è rivolto contro la «Gente del 
Libro» sino a quando non riconosca la «Religione della verità» (IX, 29). 

Per gli esegeti musulmani i due versetti in questione, cosiddetti ‘della spada’, non 
sono mai riferiti alla «Gente del Libro», a differenza di quanto è sostenuto dalla 
maggior parte degli studiosi occidentali. 

Inoltre il comando a combattere « i Negatori che vi stan vicini», espresso nel v. 123 
della sūrah al-Tawbah, è una reminiscenza del Deuteronomio (20: 15-18) in cui è 
richiesta la massima severità nel combattere i popoli vicini (Ṭabarī 1954, 71). 

Dai vv. 4-5 della sūrah di Muḥammad, rivelati molto probabilmente poco dopo 
l’emigrazione a Medina, si evince il comando di Dio ad un trattamento degli idolatri 
fatti prigionieri relativamente incerto, nel senso che alla durezza («devono essere colpiti 
al collo fino ad essere soggiogati e legati insieme agli altri») si alterna la clemenza 
(«una volta catturati possono essere graziati o liberati dietro riscatto») (Peters 1979, 27-
28). 

I versetti esaminati rivelano come la transizione dalle vecchie norme preislamiche 
sulla guerra a quelle consolidatesi con l’avvento dell’islam non sia stata indolore; il 
combattimento divenne una questione altamente ideologica, nonostante i benefici 
materiali che ne scaturivano sotto forma di bottino. 

I musulmani erano chiamati a combattere anche contro i membri dei propri gruppi di 
parentela in quanto il vincolo religioso si sostituiva a quello tribale, così come la 
comunità religiosa sostituiva la tribù. 

I versetti meccani del primo gruppo, definiti «pacifistes» (Flori 2002, 85), 
consigliano ai primi convertiti all’islam di non frequentare gli idolatri, di preservare la 
propria fede con prudenza e saggezza e di mostrarsi pazienti. 

I restanti, rivelati a Medina, invitano i musulmani a mostrarsi tolleranti e inclini al 
perdono nei confronti delle tribù ebree. 

I versetti del secondo gruppo (II, 190; IX, 36) rientrano tra le ingiunzioni che non 
ammettono le reticenze al combattimento, mentre quelli del terzo gruppo (IX, 33, 42-43; 
IX, 27) evidenziano una resistenza, da parte di alcuni credenti, all’ordine divino di 
combattere.  

Infine i versetti definiti «bellicistes» (II, 191-193; VIII, 39; IX, 29, 47), che 
prescrivono chiaramente il ricorso alla lotta armata per la causa di Dio, non devono 
essere svincolati dal contesto storico e dalle circostanze particolari in cui vennero 
rivelati (Flori 2002, 85-86). 

La Sunnah del Profeta contiene una grande varietà di materiale sulla guerra e, in 
particolar modo, fa riferimento al trattamento dei prigionieri e dei non combattenti; alle 
regole sulla distribuzione del bottino; al ruolo delle donne musulmane nell’entrare in 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

11 

guerra (portare i viveri e fare medicazioni); alla pratica della preghiera 8 , prima o 
durante la battaglia, e agli incidenti durante le incursioni o nelle spedizioni. 

La lotta «sulla via di Dio», atto religioso o di devozione, occupa un posto preminente 
in numerose tradizioni (Tirmiḏī 1987, 154-156) nelle quali sono attribuiti grandi meriti 
a coloro che compiono razzie o intraprendono guerre a vantaggio della ummah; inoltre 
ai vincitori spetteranno ricompense e bottino, mentre quelli che verranno uccisi o anche 
feriti mentre combattono sul cammino di Dio saranno ammessi in Paradiso (Tirmiḏī 
1987, 151) 9. 

Oltre a queste tradizioni nelle quali si evince l’incoraggiamento alla guerra, non 
mancano quelle che riportano che non tutti i seguaci di Muḥammad erano intenzionati a 
combattere «sulla via di Dio», come quella tramandata da Abū Dāwud (m. 888), 
secondo la quale «colui che muore senza combattere o credere nel [merito del] 
combattimento muore da ipocrita» (Siğistānī 1988, 10). 

La Sunnah non tiene conto delle dilazioni e degli esoneri dalla chiamata alle armi; 
l’esempio più significativo è il v. 95 della sūrah al-Nisā’ che, secondo la quasi unanime 
interpretazione dei commentari del Corano, fu originariamente rivelato senza 
«eccettuati i malati». 

Muḥammad avrebbe ricevuto la frase aggiuntiva, che esentava dalla guerra i disabili, 
in seguito al rammarico di un uomo cieco per non poter ottenere le più alte ricompense, 
senza alcuna colpa, a causa della propria invalidità. 

Buḫārī (m. 870) associa il v. 62 della sūrah al-Nūr, che fornisce alcuni casi di 
esenzione dal combattimento, alla dichiarazione del profeta che permetteva agli uomini 
appena sposati di non andare in guerra (Buḫārī 1979, 133-135). 

Tuttavia non mancano le tradizioni (Siğistānī 1988, 13) che disapprovano le 
motivazioni che hanno indotto molti musulmani ad entrare in guerra come quella, 
riferita da Mu‘āḏ b. Ğabal (m. 639), nella quale si fa riferimento oltre a coloro che, nel 
combattimento, ricercano il volto di Dio, anche a chi combatte per la gloria e per il 
guadagno di ricchezze materiali: si tratta di motivazioni inaccettabili per il 
combattimento «sulla via di Dio» il cui significato, sia che il termine usato sia ǧihād o 
qitāl, è quello di lotta per un giusto proposito (Buḫarī 1979, 413-414) 10. 

 
Sebbene la Sīrah, biografia del profeta dell’islam attribuita a Ibn Isḥāq (m.767), sia 

stata definita «a record of the life of [Muhammad’s] contemporary society» (Kister 
1983, 353), non può essere considerata una rappresentazione accurata delle idee della 
generazione di Muḥammad sulla guerra senza cercare conferma in altre fonti, tra le 
quali il Corano. 

Ciò per il fatto che una parte di questo materiale, che ci è giunto nella revisione di 
Ibn Hišām (m. 833), attribuisce al profeta il compimento di miracoli, oltre ad 

 
8 I vv. 102-103 della sūrah al-Nisā’ stabiliscono le regole di quella che gli esegeti hanno definito la 
‘preghiera della paura’ (ṣalāt al-ḫawf) che veniva recitata dai musulmani in combattimento, a turni 
alterni, nei momenti di pericolo. 
9 «Il Profeta disse: Nessuno schiavo [di Dio] che muore ed ha la benevolenza di Dio vuol tornare al 
mondo […] , eccetto il martire, nel momento in cui egli vede la grandezza del martirio vorrebbe ritornare 
al mondo ed essere ucciso di nuovo». 
10 Un ḥadīṯ riferisce che Muḥammad rispose ad un uomo che gli aveva chiesto chi è il combattente «sulla 
via di Dio»: «chi combatte affinché la parola di Dio sia superiore è sulla via di Dio».  



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

12 

evidenziare le umiliazioni che egli subì insieme ai suoi seguaci e, pertanto, la maggiore 
difficoltà consiste nel cercare di estrapolare informazioni storiche anche nei punti in cui 
le notizie riportate appaiono “abbellite” dall’immaginazione.  

Durante il periodo meccano, cui risalgono le prime predicazioni, alcuni seguaci del 
profeta furono bruscamente interrotti nella preghiera da un gruppo di meccani; tuttavia 
Muḥammad, nonostante questo episodio, pur essendo aspramente criticato dai suoi 
oppositori per aver insultato i loro dei ed antenati che erano morti da non credenti, viene 
descritto nella Sīrah come restio ad ogni forma di violenza fisica e silente di fronte alle 
umiliazioni ricevute nei primi periodi (Guillaume 1955, 131). 

Sempre secondo la Sīrah durante questa prima fase i musulmani, pur essendo 
regolarmente percossi e occasionalmente torturati dai loro oppositori meccani 
semplicemente per il fatto di essere seguaci di Muḥammad, non reagirono alle violenze 
e alle persecuzioni che continuarono sino a che lasciarono Mecca per l’Abissinia, prima 
dell’emigrazione a Medina. 

Qui godettero della protezione del negus che notò alcune similitudini tra il Corano e 
il Nuovo Testamento quali: adorare l’unico Dio, essere fedeli alla parola data, onorare i 
legami di parentela, astenersi dagli spargimenti di sangue, non commettere abominio e 
non offendere la reputazione delle donne (Ibn Isḥāq s. d., 336). 

Nel 621, in seguito all’incontro segreto di alcuni medinesi con il profeta ad ‘Aqaba, 
presso Mecca, fu pronunciato il giuramento delle donne (bay‘at al-nisā’), noto come 
‘prima ‘Aqaba’, nel quale non era menzionato il dovere di belligeranza, a differenza 
della ‘seconda ‘Aqaba’, stipulato l’anno successivo e noto come giuramento di guerra 
(bay‘at al-ḥarb), che stabiliva l’impegno degli ‘aiutanti’ (anṣār) medinesi a proteggere 
fisicamente il profeta, anche ricorrendo alle armi, contro ogni suo nemico. 

Nella Sīrah la prima menzione relativa al combattimento da parte dei seguaci di 
Muḥammad è attribuita ad un certo al-‘Abbās b. ‘Ubāda (m. 625) che avrebbe detto al 
profeta «Per Dio che ti ha inviato in verità, se lo desideri, combatteremo domani contro 
il popolo di Minā’ con le nostre spade» (Ibn Isḥāq, 205-208). 

È significativo che questa tradizione risalga al periodo dell’imminente emigrazione a 
Medina e che i medinesi furono i primi ad esprimere la propria volontà, in quanto 
comunità, ad andare in guerra. 

Inoltre, in base a quanto riferito da ‘Urwa b. al-Zubayr (m. 713), con la rivelazione 
dei vv. 39-41 della sūrah al-Ḥağğ il profeta e i suoi seguaci erano autorizzati a 
combattere contro coloro che li opprimevano e che li trattavano crudelmente, 
ritenendoli colpevoli di adorare Dio. 

Sempre secondo la Sīrah i meccani consideravano Muḥammad la più grande 
minaccia alla stabilità di Mecca e, per questo motivo, avrebbero voluto ucciderlo ma 
l’attribuzione di poteri miracolosi avrebbe comportato il fallimento del complotto dei 
Qurayš (Ibn Isḥāq, 222). 

Muḥammad era stato invitato a Medina da alcuni medinesi per trovare una soluzione 
pacifica del sanguinoso conflitto tra due gruppi appartenenti alla tribù, di origine 
yemenita, dei banū Qaylah; tuttavia, nonostante fosse conosciuto come un mediatore 
onesto, i capi clan medinesi non erano disposti a cedere volontariamente l’autorità 
arbitrale ad un estraneo la cui unica pretesa era la profezia in cui credeva un piccolo 
gruppo di seguaci (Ibn Isḥāq, 86). 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

13 

La prima razzia cui Muḥammad partecipò risalirebbe a circa un anno dopo il suo 
arrivo a Medina e ad essa avrebbero preso parte solo quei credenti che lo avevano 
seguito da Mecca (muhāǧirūn). 

La scellerata scorreria guidata da ‘Abdallah b. Ğaḥš, durante la quale venne ucciso 
un meccano l’ultimo giorno del mese sacro di Raǧab, provocò una grave crisi, 
all’interno della giovane comunità di Medina, che fu scongiurata solo dopo che 
Muḥammad ricevette una nuova rivelazione che permetteva di combattere durante i 
mesi sacri (II, 217); venivano meno le antiche prescrizioni e il timore di infrangerle. 

Tuttavia quando il profeta chiamò i suoi seguaci all’azione nella spedizione di Badr 
(624) non tutti vi aderirono immediatamente in quanto vi fu chi non credeva che egli 
sarebbe realmente andato in guerra (Ibn Isḥāq, 289). 

Sempre secondo la Sīrah i medinesi, che lo avevano fino ad allora sostenuto, non gli 
assicurarono una fedeltà piena perché avevano promesso ad ‘Aqaba di proteggerlo nelle 
guerre difensive, e non di restare necessariamente con lui qualora avesse intrapreso un 
attacco al di fuori di Medina, a differenza dei muhāǧirūn che si sarebbero impegnati a 
combattere spinti da motivazioni legate all’emigrazione, tra le quali il proposito di 
salvezza in un luogo lontano da Mecca. 

Pertanto l’hiǧrah per i musulmani ha rappresentato un cambiamento significativo: il 
distacco dal gruppo tribale e la successiva adesione alla ummah, oltre ad una presa di 
coscienza religiosa. 

La Costituzione di Medina, la cui prima menzione è nella Sīrah di Ibn Isḥāq e che si 
compone di 48 articoli, pose le basi per la creazione della ummah, come comunità 
unificante disparate tribù ebree e popolazioni arabe, creata per volere di Dio e per 
mezzo del Suo profeta. 

Tale accordo andava oltre il suo scopo originario di mediazione delle dispute tribali; 
le parti contraenti (ebrei, pagani e musulmani), che formavano un unico popolo, 
riconoscevano Muhammad come leader politico e militare della confederazione e si 
impegnavano ad aiutarsi vicendevolmente contro le aggressioni. 

Sin da questo primo abbozzo di Costituzione, che dava vita ad un ‘sistema 
confederativo’ innovativo rispetto alla tradizionale struttura sociale araba, emergono le 
connotazioni rigidamente teocratiche dello Stato islamico. 

Nell’articolo iniziale si rinviene la radice ǧhd che assume il significato di sforzo, 
definendo una relazione positiva tra i credenti musulmani, sia meccani che medinesi, e 
gli ebrei, a differenza dell’articolo 14 che fa riferimento alle uccisioni per vendetta 
(Firestone 1999, 169). 

L’articolo 17, in cui il combattimento «sulla via di Dio» è supportato dalla solidarietà 
tra i credenti, sembra esprimere una posizione intermedia tra la completa separazione 
dai vecchi legami di parentela e i princìpi che regolamentano i rapporti tra i vari gruppi 
che formano il popolo medinese. 

L’articolo 19, che obbliga i credenti a vendicarsi in favore di coloro il cui sangue è 
stato versato «sulla via di Dio», sembra porre una distinzione tra questo tipo di 
combattimento, cui sono chiamati solo i credenti, e quello in difesa di Medina, per il 
quale sono responsabili anche i non credenti in qualità di firmatari della Costituzione. 

Secondo l’articolo 24, che costituisce un’estensione dell’ingiunzione coranica che 
invita a spendere le proprie risorse «sulla via di Dio», i membri della comunità devono 
sostenersi a vicenda in tempo di guerra e contribuire alla causa della ummah. 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

14 

L’articolo 36, oltre a stabilire l’autorità di Muḥammad riguardo al combattimento, 
tiene fede alla vendetta preislamica basata sulle relazioni di parentela. 

Il contenuto dell’articolo 37, secondo il quale la responsabilità di ebrei e musulmani 
va oltre la mutua protezione in guerra, è ripreso dall’articolo 44 che estende l’obbligo di 
difesa di Medina a tutti i firmatari dell’accordo. 

Quanto al significato dell’articolo 45 esso risulta per lo più oscuro «Se essi verranno 
invitati a concludere una pace e a vivere in essa, la concludano e la accettino. Se essi 
invitano ad un atto simile i credenti, avranno lo stesso obbligo purché non si trovino in 
guerra per motivi di religione. Tutti avranno diritto alla parte che gli spetta» (Fiorani 
Piacentini 1991, 79) 11. 

L’unica cosa certa è che sia i credenti che i non credenti devono impegnarsi ad 
accettare la cessazione delle ostilità quando siano richiamati (non è certo chi sia 
autorizzato a richiamarli), eccetto coloro che muovono guerra nel nome della religione.  

In questo caso è usata l’espressione «muovere guerra per la religione» (ḥaraba fī-l-
dīn) e non quella, più comune, «combattere sulla via di Dio» (qātala fī sabīl Allāh). 

Pertanto non è chiaro se esse abbiano lo stesso significato o se, invece, denotino due 
diversi tipi di combattimento; inoltre la complessa interrelazione tra musulmani, ebrei e 
non credenti riflette differenti livelli di responsabilità a intraprendere la guerra, anche se 
tutti i firmatari dell’accordo devono contribuire alla difesa di Medina. 

Il fatto che il comando a combattere e a vendicare il sangue sparso «sulla via di Dio» 
sia rivolto solo ai credenti, così come soltanto ad essi sia vietato di fare una pace 
separata, potrebbe comportare che i non credenti godano di alcuni diritti a svantaggio 
dei primi. 

 
 
 
3. IL	ĞIHĀD	NELLA	LETTURA	ESEGETICA	DI	MUḤAMMAD	SA‘ĪD	RAMAḌĀN	AL-BŪṬĪ.	

 
La motivazione principale che mi ha portata a considerare Muḥammad Sa‘īd Ramaḍān 
al-Būṭī (m. 2013) 12, figura di spicco dell’islam sunnita siriano, in riferimento al tema 

 
11 «Secondo alcuni studiosi (Welhausen, Caetani) “essi” sarebbero gli Ebrei. Secondo altri, lo scritto si 
riferisce alle tribù nomadi non ancora convertitesi circostanti Yatrib/Medina. Oppure agli stessi 
musulmani». 
12 Nato nel 1929 a Jeilka, un villaggio curdo situato a sud-est della Turchia, fin da bambino è stato 
costretto, assieme alla famiglia, ad abbandonarlo per sfuggire alla repressione kemalista e a trasferirsi a 
Damasco dove ha compiuto gli studi religiosi e giuridici sotto la guida dello šayḫ Ḥasan Ḥabannaka (m. 
1978). Nel 1965 ha conseguito un dottorato in Teologia presso l’Università cairota di al-Azhar. Tornato a 
Damasco ha intrapreso la professione di docente di fiqh e nel 2008 è stato nominato imām della moschea 
degli Omayyadi. In seguito ai disordini verificatisi in Siria dal 1979 al 1982, ad opera dei Fratelli 
Musulmani siriani, ha sostenuto l’ex-presidente Ḥāfiẓ al-Asad (m. 2000) nell’azione di repressione 
conclusasi con la distruzione della città di Ḥamāh, roccaforte sunnita. Le relazioni con il regime siriano si 
sono deteriorate, a partire dal 2010, in seguito all’adozione di alcuni provvedimenti, ritenuti da al-Būṭī 
offensivi per la religione islamica, tra i quali il divieto di indossare il velo nelle scuole e nelle università. 
Tuttavia le tensioni con l’attuale presidente Baššār al-Asad non gli hanno impedito di denunciare le 
manifestazioni di rivolta che sono scoppiate a partire dal marzo 2011 come il prodotto di una cospirazione 
straniera. È morto nel 2013 in un attentato presso la moschea al-Imān, nel quartiere centrale di Mazra‘ah, 
a Damasco. 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

15 

del ğihād è legata alla scarsa conoscenza delle sue opere, di natura religiosa e giuridica, 
di considerevole valore scientifico, nel contesto accademico europeo.  

Convinto sostenitore del patrimonio linguistico arabo ha rivendicato l’importanza 
della conoscenza della lingua letteraria per una corretta comprensione dei versetti del 
Corano ed ha criticato i tentativi di ‘semplificazione’ compiuti dall’Unesco definendoli 
«as ‘dangerous colonialistic conspiracies’ against a thorough study and deep 
understanding of Qur’ān» (Christmann 1988, 155). 

Egli ha esercitato una notevole influenza sulla formazione religiosa di migliaia di 
studenti che hanno ascoltato i suoi sermoni nella moschea degli Omayyadi a Damasco, 
oltre ad essere stato un predicatore televisivo, funzione che gli ha permesso di 
diffondere il sapere religioso islamico e di preservarne l’integrità dalle principali 
minacce rappresentate dall’ignoranza, dalla superstizione e dal settarismo. 

Al-Būṭī ha sempre avversato quei movimenti che, pur sostenendo di agire in nome 
dell’islam, ignorano il vero significato della da‘wah (XVI, 125), percorrono la strada 
dell’estremismo e non del ğihād, ricorrendo alla violenza per destabilizzare i governi 
dei rispettivi Paesi nei quali militano, essendo il loro principale obiettivo quello di 
pronunciare la scomunica (takfīr) dei detentori del potere che rientrerebbero nella 
categoria degli apostati o degli empi. 

Al-Būṭī ha sostenuto, in accordo con il parere della maggioranza dei giureconsulti, la 
illegittimità della destituzione di un governante, anche nel caso in cui egli abbia 
commesso un atto di oppressione o un’ingiustizia, in quanto i danni arrecati dalla sua 
rimozione sarebbero di gran lunga maggiori e più gravosi rispetto al suo mantenimento 
al potere. 

Sia in riferimento alle sommosse scoppiate tra il 1979 e 1982 ad opera dei Fratelli 
Musulmani di Aleppo, che ha pubblicamente denunciato come atti di banditismo 
(Pierret 2015, 56), che in riferimento alle proteste animate, a partire dal marzo 2011, 
soprattutto dalla gioventù siriana, al-Būṭī ha manifestato la sua contrarietà all’esercizio 
del diritto di resistenza contro ogni forma di regime in quanto la caduta del tiranno, da 
parte di movimenti estremisti che sobillano i rivoltosi, può comportare una pericolosa 
destabilizzazione. 

Questa sua presa di posizione ha suscitato pareri discordanti tra gli ‘ulamā’ sunniti 
siriani la cui libertà d’azione nel campo dell’istruzione religiosa e dell’opera 
caritatevole ha subito forti restrizioni a partire dal 1970 allorquando, con l’inizio della 
presidenza di Ḥāfiẓ al-Asad, si sono verificati in Siria notevoli cambiamenti politico-
sociali che hanno comportato il declino della classe dirigente sunnita e l’ascesa, 
soprattutto nell’esercito e nell’apparato burocratico-statale, degli ‘alawītī (Ventura 
2005, 662-670), appartenenti alla stessa confessione religiosa della famiglia 
presidenziale. 

Al-Būṭī ha trattato il tema del ğihād, risalendo al suo significato primario di sforzo in 
un’opera, scritta nel 1993 e intitolata Al-ğihād fī-l-islām. Kayfa nafhamuhu? Kayfa 
numārisuhu? (Il ğihād nell’islam. Come comprenderlo? Come praticarlo?), di cui ho 
visionato la traduzione in francese, che potrebbe sorprendere sia il lettore occidentale 
che abbia dei pregiudizi sull’islam, che quello musulmano che non ne abbia compreso 
del tutto il suo valore.  

 
 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

16 

Si tratta di un’opera molto complessa, supportata da uno studio analitico della 
giurisprudenza islamica, che si articola in nove capitoli nei quali le tematiche teologiche 
e storiche trattate si collocano in un arco temporale molto esteso, dalla ğāhiliyyah fino 
all’età moderna. 

Dopo essersi soffermato sull’essenza della predicazione islamica su cui è stata 
fondata la ummah, sulle garanzie e sulla protezione che è stata accordata alle Genti del 
Libro in qualità di ḏimmī, al-Būṭī sostiene che le principali problematiche che 
ostacolano la creazione di un ‘clima’ propizio per il compimento del ğihād siano da 
ricercare sia nelle divisioni tra i vari movimenti che si definiscono islamisti, pur essendo 
incuranti della necessità di preservare l’unità della nazione islamica, che nella 
campagna di denigrazione dell’islam, compiuta dai media occidentali, i cui effetti sulla 
gioventù musulmana sono del tutto nefasti. 

Sin dalle prime pagine l’autore ha sottolineato come l’essenza del ğihād sia 
predicativa, finalizzata a far conoscere il messaggio coranico alle popolazioni arabe che 
persistevano nell’idolatria e come, solo in seguito alla formazione dello Stato islamico, 
esso abbia assunto una valenza bellica, al fine di preservare «la Religione di Dio» e di 
difenderne il territorio da ogni minaccia di aggressione.  

Egli ha inoltre citato più volte il v. 256 della sūrah al-Baqarah, per evidenziare che il 
fine del ğihād non è quello di costringere gli uomini ad abbracciare l’islam, come 
invece si evince da una lettura  non corretta, oltre che riduttiva, che ne percepisce 
soltanto l’aspetto bellico, senza comprendere l’importanza dello sforzo a resistere 
all’ingiustizia attraverso la parola giusta, come è raccomandato nell’ḥadīṯ: «Le meilleur 
jihad est une parole juste dite devant un souverain injuste» (al-Būṭī 1996, 68). 

Il ğihād costituisce un atto di difesa della legge prescritta da Dio, nel Libro rivelato 
al Profeta, che deve essere compiuto dal musulmano: se egli lo farà Dio lo 
ricompenserà, elevandolo tra gli angeli e tra quelli che Gli sono più vicini. 

Secondo al-Būṭī la maggior parte dei leaders dei movimenti che si definiscono 
islamisti nelle società arabe sono del tutto incapaci di cogliere l’essenza del ğihād, 
sebbene pronuncino spesso questa parola nei loro discorsi, suscitando un vivo 
entusiasmo tra gli adepti, senza tuttavia disporre della scienza del Libro divino e senza 
osservare i precetti della šarī‘ah. 

Si tratta di gruppi che praticano un attivismo privo di ogni contenuto predicativo e 
che agiscono per i propri interessi e non per il bene della comunità, insistendo sulla 
necessità di compiere il ğihād come unico rimedio alla situazione in cui versano i 
musulmani, sebbene non sussistano le condizioni legittime per compierlo. 

Il ğihād bellico è stato una conseguenza necessaria del ğihād predicativo: sino a 
quando i musulmani non avevano un territorio da difendere, non costituivano una 
comunità islamica e non esercitavano un regime-potere, esso non aveva motivo di 
esistere. 

In seguito all’hiğrah è nata, a Medina, la prima società islamica che ha dato vita ad 
uno Stato che poggia su tre elementi: il territorio, il popolo e il potere politico.  

Di questi tre elementi, definiti dall’autore “doni” che Dio ha elargito ai musulmani in 
un secondo momento, per difenderli da qualsiasi aggressione o minaccia di aggressione, 
sul primo, il territorio, si applica la šarī‘ah; il secondo è sinonimo di nazione 
musulmana e, in quanto tale, comprende solo i musulmani, come recita il v. 110 della 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

17 

sūrah Della famiglia di ‘Imrān: «Voi siete la migliore nazione mai suscitata tra gli 
uomini: promuovete la giustizia e impedite l’ingiustizia […]».  

In riferimento al terzo elemento, il potere politico, sul quale si consolida l’entità 
dello Stato, l’autore sottolinea come in realtà l’unico legislatore sia Dio. 

Nel momento in cui si sono realizzate queste tre condizioni il ğihād ha assunto sia la 
funzione di perseguire la difesa delle frontiere della dār al-islām in previsione di ogni 
aggressione, che quella di combattere coloro che si oppongono alla predicazione 
dell’islam e che persistono nella idolatria anche dopo il compimento, da parte dei 
musulmani, del dovere di comunicare loro la “Verità”. 

L’aspetto bellico tuttavia non dovrebbe essere quello prevalente nel ğihād, così come 
la relazione tra musulmani e non musulmani dovrebbe fondarsi su una cooperazione 
costruttiva e sincera, come recita il v. 8 della sūrah al-Mumtaḥanah: «Dio non vi 
proibisce di agir con bontà ed equità verso coloro che non vi combattono per religione e 
non vi hanno scacciato dalle vostre dimore, poiché Dio ama gli equanimi» (Bausani 
1999, 420). 

Secondo un’interpretazione minoritaria l’ḥadīṯ che recita: «Dieu m’a ordonné de 
combattre les gens jusqu’à ce qu’ils attestent qu’il n’y a de Dieu qu’Allah et que 
Muhammad est son Envoyé» (al-Būṭī 1996, 104) legittimerebbe l’obbligo di combattere 
i miscredenti fino alla conversione e abrogherebbe la predicazione dell’islam basata 
sulla libera scelta, senza alcuna costrizione. 

Invece, secondo la maggioranza degli esegeti, la prescrizione contenuta in II, 256, 
resta valida e l’ḥadīṯ citato non la contraddirebbe in quanto l’ordine divino, che 
prescrive la guerra contro i politeisti, una volta trascorsi i mesi sacri, sarebbe motivato 
dal combattimento di questi ultimi e non dal disconoscimento della religione islamica  

Se il fine della lotta fosse legato esclusivamente alla conversione, si porrebbe in 
contraddizione con l’ordine di accordare la salvaguardia ai politeisti che la invocano. 

L’abrogazione arbitraria di II, 256 si pone in contrasto sia con quanto stabilito in IX, 
11, che raccomanda di accordare protezione a coloro che la richiedano, in modo che 
possano comprendere la parola di Dio; che con il versetto della spada (IX, 5) che 
prescrive il dovere di combattere i politeisti per respingere le loro aggressioni, che 
ostacolano la testimonianza della fede nell’unicità di Dio. 

Dio ha ordinato ai musulmani di combattere e non di uccidere, pertanto occorre 
distinguere il combattente dall’uccisore: «Celui qui résiste à une attaque peut s’appeler 
combattant. Quant à celui qui manifeste le premier une intention de meurtre ou en 
prend l’initiative, il ne peut être appelé un combattant mais un tueur; étant donné que 
la réciprocité comporte nécessairement une attaque et une contre-attaque ou une 
défense» (al-Būṭī 1996, 111).  

Inoltre il significato della lotta come resistenza o risposta ad un’aggressione armata è 
deducibile anche dall’ ḥadīṯ, trasmesso da al-Buḫārī, in cui Muḥammad, all’epoca del 
patto di Ḥudaybiyah, metteva in guardia i suoi compagni dalle aggressioni dei Qurayš, 
qualora avessero persistito invece di accettare la pace: «S’ils refusent, je jure par Dieu 
qui tient mon âme entre ses mains, de les combattre jusqu’à ma mort pour ma cause» 
(al-Būṭī 1996, 112). 

L’essenza del ğihād, che si manifesta soprattutto nell’atto di predicazione, non deve 
essere confuso con l’indottrinamento esercitato da coloro che si definiscono musulmani 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

18 

sebbene non agiscano, nelle relazioni sociali, seguendo i precetti che sono alla base 
della morale islamica. 

Ogni musulmano che vuole consacrarsi alla predicazione in Dio deve avere il cuore 
pieno di misericordia; una tradizione autentica riferisce che Muḥammad, ogni volta che 
uno dei suoi compagni gli domandava di invocare Dio per maledire gli infedeli, 
rispondeva: «Dieu m’a envoyé par miséricorde et non pour implorer malédiction» (al-
Būṭī 1996, 121). 

Secondo la maggioranza delle scuole giuridiche (hanafita, malikita e hanbalita) il 
ğihād bellico è la legittima reazione alle aggressioni, come si evince dal Corano (II, 
190; IX, 13,36) e da numerose tradizioni che vietano di combattere coloro che non 
minacciano i musulmani, anche se sono degli infedeli, tra le quali una trasmessa da 
Ṭabarī in cui il califfo Abū Bakr raccomanda ai suoi compagni: «Ne mutilez pas. Ne 
tuez ni enfant ni femme ni vieillard. Si vous passez par des gens s’adonnant entièrement 
au culte dans leurs temples laissez-les s’y adonner» (al-Būṭī 1996, 151).  

Da queste tradizioni derivano le regole dell’etica guerriera cui i musulmani dovevano 
attenersi durante i combattimenti e, anche se le genti con le quali stipulavano dei patti di 
non belligeranza persistevano nella miscredenza, sussisteva l’ordine divino di procurare 
loro cure e protezione. Secondo gli shafi‘iti, invece, il fine del ğihād bellico è quello di 
combattere gli infedeli, attenendosi al senso letterale dei vv. 5 e 29 della sūrah al-
Tawbah. 

Tuttavia al-Būṭī sostiene che bisogna andare oltre questa lettura in quanto nei vv. 6-8 
della stessa sūrah Dio ordina di accordare protezione ed assistenza ai politeisti, inoltre 
la parte finale del v. 29 che recita «in segno di umiltà» non deve essere interpretata 
come una punizione, bensì come una conseguenza del combattimento contro i 
musulmani. 

Qualora l’intenzione di aggressione sia confermata da prove esplicite i musulmani 
hanno il diritto di passare all’attacco e il ğihād diviene un obbligo collettivo: lo stesso 
Muḥammad condusse degli attacchi a sorpresa contro i politeisti, nelle battaglie di 
Ḫaybar, Ṭabūk e Mu‘tah, per sventare i piani di aggressione dei nemici, come è 
riportato da al-Ġazālī (m. 1111) in riferimento ai bizantini: «Les Byzantins, s’ils ne sont 
pas attaqués, attaquent» (al-Būṭī 1996, 169), a differenza di quelle combattute prima 
della stipula del patto di Hudaybiyah, a Uhūd e ad al-Ahzab, provocate dai politeisti. 

Tuttavia l’azione offensiva può essere compiuta solo se vi siano le condizioni di 
coesione verificate dall’imām le cui direttive devono essere seguite, tranne nel caso in 
cui egli si macchi del peccato di apostasia (riddah), che Muḥammad ha definito «une 
dénégation claire et nette dont vous avez une preuve éclatante de Dieu» (al-Būṭī 1996, 
177). 

A proposito dell’apostasia, l’ḥadīṯ che riferisce che il Profeta disse: «Quiconque 
abandonnera sa religion, tuez-le» è stato interpretato dalla maggior parte degli esegeti 
come: «celui qui abandonnera l’Islam pour embrasser une autre religion» (al-Būṭī 
1996, 259). 

Secondo la tradizione trasmessa da al-Buḫārī e da Muslim è illecito uccidere un 
musulmano tranne che nei casi di applicazione della legge del taglione; di adulterio e di 
apostasia. 

Per al-Būtī non c’è contraddizione tra II, 256 e l’ḥadīṯ che prescrive la messa a morte 
dell’apostata in quanto «la cause de la condamnation de l’apostat est la combativité et 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

19 

non la dénégation» (al-Būṭī 1996, 260) e i musulmani che costringono le genti a 
sottomettersi all’islam e a rispettarne le obbligazioni relative alla fede non compiono il 
ğihād. 

Lo stesso Profeta ne ha dato l’esempio quando ha combattuto i capi dei politeisti a 
Mecca, non per costringerli ad abbracciare l’islam, ma per respingere le loro aggressioni 
sulla terra dei musulmani. 

L’opinione secondo la quale «la revolte contre le souverain est un jihad» (al-Būṭī 
1996, 315) non è ammissibile neanche nel caso in cui l’imām è ingiusto verso i suoi 
sudditi e disobbediente nei confronti di Dio, in quanto una tale rivolta comporterebbe 
molti rischi che metterebbero a repentaglio la stabilità della società islamica.  

L’unico caso in cui il musulmano deve disobbedire al sovrano è quello in cui 
quest’ultimo gli ordina di commettere un peccato. 

Perché si possa stipulare un patto di pace con popolazioni non musulmane devono 
realizzarsi due condizioni: 1) tale patto deve essere concluso dall’imām, anche se 
oggigiorno egli è rappresentato dall’insieme dei leaders musulmani e quindi, al fine 
della legalità del patto, occorrerebbe il consenso di tutti loro; 2) non vi deve essere 
aggressione contro alcun Paese musulmano dopo la conclusione di un tale patto (VIII, 
58). 

All’interno della dār al-islām le relazioni tra musulmani e non musulmani devono 
basarsi sulla equità e sulla cooperazione, in conformità alle sue leggi e tutti i membri 
sono tenuti a difenderne il territorio da ogni minaccia, mantenendo la proprià identità 
sociale e il proprio credo religioso. 

Il patto di ḏimmah, dice al-Būṭī, si differenzia dalle molteplici forme di egemonia 
esercitate dalle grandi potenze occidentali sui piccoli Stati, denominate protettorato o 
mandato, entrambe finalizzate ad usurpare il diritto altrui, per avere assicurato alle 
«genti del Libro» lo status di protetti.  

Inoltre il pagamento della ğizyah non comporta alcun senso di disprezzo o di 
umiliazione, ma «désigne l’argent perçu des gens du Livre en contrepartie des services 
qui leur sont rendus et de la protection qui leur est assurée» (al-Būṭī 1996, 196-197). 

Riguardo alla questione dello scudo umano e alla morte di tanti innocenti a causa di 
un proiettile vagante o di una scheggia di granata, al-Būṭī ha affermato che il primo 
illustre studioso che ha trattato questo tema molto delicato è stato al-Ġazālī nella sua 
opera Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn. 

In essa il grande teologo e mistico di origini iraniane sostiene che la presa d’assalto 
dello scudo umano e l’uccisione dei suoi componenti sia necessaria per difendere la 
comunità dagli attacchi degli infedeli: «Si nous renoncions à les attaquer ils nous 
attaqueraient, envahiraient le pays de l’Islam et tueraient tous les Musulmans» (al-Būṭī 
1996, 231). 

Tuttavia, perché tutto questo sia lecito, devono esserci le seguenti condizioni:1) la 
necessità di respingere un’aggressione; 2) la certezza di vincere i nemici prendendo 
d’assalto lo scudo di musulmani dietro il quale si barricano i nemici stessi; 3) l’attacco 
degli infedeli deve colpire tutti i musulmani e non limitarsi agli abitanti di un villaggio 
o di una zona circoscritta. 

Qualora una di queste tre condizioni venga meno la morte di un solo musulmano 
dello scudo umano diventa illecita e, anche in una situazione di occupazione da parte 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

20 

degli aggressori, il territorio islamico conserva il suo statuto e non si trasforma in Paese 
di guerra.  

Inoltre, anche in caso di un complotto da parte di Paesi ostili, i musulmani sono 
autorizzati ad attaccarli per primi se sono sufficientemente forti, essendo il ğihād 
obbligatorio e legittimo contro tutti coloro che tentano di destabilizzare i Paesi islamici 
(al-Būṭī 1996, 243-244). 

Al-Būṭī ha rivendicato il significato principale di quello che viene definito il sesto 
pilastro dell’islam (al-Mağīd 2021, 7) 13 ed ha sottolineato come non pochi predicatori 
musulmani abbiano voluto metterne in risalto quasi esclusivamente la natura bellica, 
senza tuttavia evidenziare che la sua legittimità scaturisce sia dalla necessità di 
difendere un Paese islamico da ogni tentativo di aggressione, che dal dovere di rifiutare 
una pace umiliante e non equa, come quella proposta, ad esempio, dagli israeliani ai 
palestinesi.  

Infine, in riferimento ai Territori palestinesi occupati, al-Būṭī sostiene che il ğihād è 
la sola strada per rivendicare i diritti usurpati: «Il faut savoir que la Palestine reste, aux 
vues de la charia islamique un pays d’Islam […]. D’où la nécessité pour tous les 
Musulmans d’accomplir le devoir du jihad en vue de rècupérer et de la réintégrer dans 
l’enceinte de l’Islam. Si nous aspirons reéllement à récupérer notre terre usurpée […] 
nous nous devons de savoir que la seule voie à emprunter pour recouvrer nos droits 
usurpés ne peut être que le jihad» (al-Būṭī 1996, 290, 295). 

 
 
4. CONCLUSIONI		

Non pochi sono i versetti del Corano nei quali il ricorso alle armi è giustificato per 
ripristinare l’ordine perturbato, come reazione alla violenza subita da parte degli idolatri 
fautori della sovversione della šarī‘ah che, essendo la legge di Dio, si pone al di sopra 
di tutte le cose, compresa la vita umana. 

Ad esempio nel versetto 57 della sūrah al-Anfāl: «E se li sorprenderai in battaglia 
disperdili e fanne esempio salutare per coloro che li seguono, a che possan riflettere», 
che è uno dei pochi in cui si rinviene la radice ḥrb, è ammesso l’uso indiscriminato della 
forza e la vittoria sul nemico è un monito per gli altri miscredenti affinché si ravvedano. 

Tuttavia questi versetti non dovrebbero essere “svincolati” dal contesto storico nel 
quale sono stati rivelati, essendo tutti riconducibili all’epoca medinese, durante la quale 
la lotta contro i miscredenti è stata necessaria al fine di garantire la sopravvivenza e il 
consolidamento della ummah. 

Pertanto, a mio avviso, il valore che deve essere attribuito a tali ingiunzioni 
coraniche non può che essere temporale, essendo del tutto legato a delle circostanze 
particolari, a differenza di quelle che invitano i credenti alla generosità nei confronti 
degli schiavi, dei poveri, degli orfani e dei viandanti (II, 83, 177; IV, 36; IX, 60), 

 
13 Per i musulmani sciiti, partigiani di ‘Alī b. Abī Ṭālib (m. 661) cugino e genero del profeta Muḥammad, 
il ğihād è un pilastro aggiuntivo ai cinque riconosciuti dalla tradizione sunnita, tuttavia esso sarà 
compiuto solo alla fine dei tempi, allorquando riapparirà sulla terra il dodicesimo imām nascosto, detto il 
Signore del Tempo (ṣāḥib al-zamān). 
 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

21 

all’umiltà e alla tolleranza religiosa (V, 54; XI, 23; XVII, 37, 109; II, 256; XVI, 125-
127; XXII; 40, 67-69) che rivestono, invece, un valore assoluto ed eterno. 

Se ai versetti che inneggiano al ğihād, nel significato di combattimento, si attribuisse 
un valore atemporale come sarebbe possibile conciliarli con quelli che condannano, in 
maniera categorica, l’aggressione e la violenza, sulla base di un principio etico che 
sancisce la sacralità della persona umana (VI, 151; XVII, 33) e che condanna 
l’uccisione dell’essere umano (V, 32; IV, 93; XVII, 33)? 

Il ricorso alla violenza, nel Corano, è legittimato come risposta ad una aggressione 
subita, al fine di salvaguardare la vita umana (II, 178-179) e, come anche nell’Antico 
Testamento, non deve mai essere eccessivo rispetto al male subito.  

«Se qualcuno fa uno sfregio al suo congiunto, come egli fece, così a lui si farà. 
Frattura per frattura, occhio per occhio, dente per dente: quale è lo sfregio inflitto a un 
uomo, tale sia quello che si infligge» (Lev. XXIV, 19-20)  

«E non uccidete alcuno (ché Dio l’ha proibito) senza giusto motivo: quanto a chi è 
ucciso ingiustamente, Noi diamo al suo curatore potestà di vendicarlo, ma questi non 
ecceda nella vendetta, ché penserà Dio ad aiutarlo» (XVIII, 33). 

Il concetto di ğihād è stato, a mio avviso, “distorto” in non pochi studi orientalistici, 
soprattutto a partire dagli ultimi decenni del XIX secolo, al punto tale da generare 
un’immagine guerriera del mondo arabo-musulmano, incapace di convivere 
pacificamente con altri popoli e fedi. 

Senza voler polemizzare, tale strumentalizzazione storica e politica è anche la 
conseguenza di un pregiudizio linguistico, ossia della pretesa di non voler riconoscere 
che la conoscenza di un idioma sia indispensabile per un’analisi esegetica 
filologicamente corretta, e che l’affidare le proprie certezze ad uno studio basato su 
delle traduzioni ed interpretazioni tendenziose e fuorvianti, contribuisce ad alimentare 
dissapori e incomprensioni di origine remota. 

La necessità o meno di conoscere la lingua araba, per comprendere coloro che 
abbiano l’arabo come lingua madre e che, nella grande maggioranza, sono di religione 
musulmana, è stata di recente oggetto di un dibattito tra due studiosi francesi: il 
politologo e arabista Gilles Kepel e il politologo Olivier Roy. 

Gilles Kepel ha più volte stigmatizzato la posizione di Olivier Roy, secondo il quale 
non è necessaria la conoscenza dell’arabo per comprendere il disagio e le possibili 
motivazioni da cui hanno origine forme di radicalizzazione nelle periferie francesi.  

Ancora una volta è possibile rinvenire l’eco del monito lanciato da Edward Said, 
ormai quasi mezzo secolo fa: l’“orientalismo” come costrutto occidentale e mai 
soggetto indipendente, inteso come “altro” dal mondo anglo-europeo, e come la 
mancata accettazione dei canoni occidentali abbia comportato, inesorabilmente, la 
nascita di malintesi e di dissensi.  

Un’analisi attenta e obiettiva, basata per quanto possibile sulle fonti in arabo, di un 
tema controverso e a lungo dibattuto come il ğihād, contribuirebbe forse a chiarire il 
rapporto conflittuale tra il mondo musulmano e l’Occidente, proprio a partire dalle 
incomprensioni linguistiche e a riportare gli elementi di violenza e di lotta nel reale 
contesto storico che ne ha visto la nascita.  

 
 
 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

22 

BIBLIOGRAFIA 
 
Bakircioglu, Onder. 2010. “A Socio-Legal Analisys of the Concept of Jihad.” The 

International and Comparative Law Quarterly 59 (2): 413-440. 
Bakūr, Baššār. 2020. Al- Buti and The Syrian Revolution. Kuala Lumpur: Islamic Book 

Trust. 
Bakūr, Baššār and Birġūt, ‘Abd al-‘Azīz. 2018. “The anti-islamist discourse: the case of al-

Būṭī.” Al-Shajarah. Journal of Islamic Thought and Civilization 23 (1): 183-206. 
Bausani, Alessandro (a cura di). 1999. Il Corano. Milano: Rizzoli. 
Bonner, Michael. 2006. Jihad in Islamic History: Doctrines and Practice. Princeton: 

University Press Princeton. 
Brockett, William A. 1993, vol. VII, in Encyclopédie de l’Islam. Paris: Leyde, E. J. 

Brill. 
Al- Buḫārī, Abū ‘Abd Allāh Muḥammad b. Ismā’īl. 1979, vol. IV. Ṣaḥīḥ al-Buḫārī. 

Lahore: Kazi.  
Al-Būṭī, Muḥammad Sa‘īd Ramaḍān. 1996. Le jihad en Islam. Comment le 

comprendre? Et comment le pratiquer? Traduction de Muḥammad Nabīl al-Ḫayyāṭ. 
Damas-Syrie: Dār al-Fikr. 

Christmann, Andreas. 1998. “Islamic Scholar and Religious Leader: a Portrait of 
Shaykh Muḥammad Sa‘īd Ramaḍān al-Būṭī.” Islam and Christian-Muslim Relations 
9 (2): 149-169. 

Cohen, Marc. 1994.Under Crescent and Cross. The Jews in the Middle Ages. Princeton: 
University Press Princeton.  

Al-Faḍl, Abū Ḫalid. 2017. “Islamic Law, Jihad and Violence.” Journal of Islamic and 
Near Eastern Law 16 (1): 1-27. 

Al-Faḍl, Abū Ḫalid. 2003. Jihad: Struggle and War in Islam. Cambridge: University 
Press Cambridge. 

Fiorani Piacentini, Valeria. 1991, vol. I. Rapporto di ricerca su il pensiero militare nel 
mondo musulmano. Milano: Centro Militare di Studi Strategici. 

Firestone, Reuven. 1999. Jihād. The Origin of Holy War in Islam. New York: Oxford 
University Press. 

Flori, Jean. 2002.Guerre sainte, jihad, croisade. Paris: Éditions du Seuil.  
Flügel, Gustav. 1842. Concordantiae Corani Arabicae. Lipsiae: C. Tauchnitii. 
Gardet, Louis. 1977, vol. II, in Encyclopédie de l’Islam. Paris: Leyde, E. J. Brill. 
Guillaume, Alfred. 1955. The Life of Muhammad: A Translation of Ibn Ishaq’s Sirat 

Rasul Allah. Oxford: Oxford University Press.  
Houot, Sandra. 1999. “De la religion à l’étique. Esquisse d’une médiation 

contemporaine.” Revue du monde musulman et de la Méditerranée 85/86: 31-46. 
Ibn Isḥāq, Muḥammad. s. d. al-Sīrah al-Nabawiyyah, vol.I. Beirut: Dār al-Ṯaqāfah al-

‘Arabiyyah. 
Johnson, James Turner. 1997. The Holy War Idea in Western and Islamic Traditions. 

Pennsylvania:  
The Pennsylvania State University Press. 
Kaṯīr, ‘Imād al-Dīn Ismā‘īl. 1985, vol. I. Tafsīr al-Qur’ān al-‘aẓīm. Beirut. 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

23 

Kepel, Gilles. 2021. Le prophète et la pandémie. Du Moyen-Orient au jihadisme 
d’atmosphère. Paris: Gallimard. 

Kister, Meir Jacob. 1983. The Sīra Literature, in Arabic Literature to the End of the 
Umayyad Period, (a cura di) A. F. L. Beeston, Cambridge: University Press 
Cambridge. 

Al-Mağīd, ‘Abd Adīb. 2021. “Jihad and the Sect Sunni and Shia Interpretations of 
Striving in the Path of God.” Journal of Religion & Society 23: 1-13. 

March, Andrew and Modirzadeh, Naz. 2013. “Ambivalent Universalism? Jus ad Bellum 
in Modern Islamic Legal Discourse.” The European Journal of International Law 24 
(1): 367-389. 

Mion, Giuliano. 2007. La lingua araba. Roma: Carocci. 
Morabia, Alfred. 1993. Le Ğihȃd dans l’Islam Médiéval. Paris: Albin Michel.  
Al-Nasafī, ‘Abdallāh b. Aḥmad b. Maḥmūd. s.d., vol. I. Tafsīr all-Qur’ān al-ğalīl. 

Beirut. 
Peters, Rudolf. 2016. Jihad: A History in Documents (Expanded Edition). Princeton: 

Markus Wiener. 
Peters, Rudolf. 1979. Islam and Colonialism: The Doctrine of Jihad in Modern History. 

Mouton: The Hague.  
Pierret, Thomas. 2015, vol. III, in The Encyclopaedia of Islam. Leiden, E. J. Brill. 
Pierret, Thomas. 2013. Religion and state in Syria. The Sunni ulama from coup to 

revolution. Cambridge: University Press Cambridge. 
Al-Siğistānī, Abū Dāwud. 1988, vol. III. Sunan Abī Dāwud. Il Cairo: Dār al-Miṣriyyah.  
Al-Ṭabarī, Abū Ğa‘far Muḥammad b. Ğarīr. 1954, vol. II. Ğāmi‘ al-bayān ‘an ta’wīl 

āyāt al-Qur’ān. Il Cairo: Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī and Sons.  
Al-Tirmiḏī, Muḥammad b. ‘Isā b. Sawrah. 1987, vol. IV. Kitāb faḍā‘il al-ǧihād. Beirut: 

Dār al-Kutub al-‘Ilmiyya.  
Traini, Renato. 1966. Vocabolario arabo-italiano. Roma: Istituto per l’Oriente. 
Ventura, Alberto. 2005, vol. III. «L’islām sunnita nel periodo classico (VII-XVI 

secolo)», in Storia delle religioni: Islam, (a cura di) Giovanni Filoramo. Bari-Roma: 
Laterza. 

Vercellin, Giorgio. 1996. Istituzioni nel mondo musulmano. Torino: Einaudi. 
Al-Wāḥidī, Abū-l-Ḥasan ‘Alī b. Aḥmad. s.d. Asbāb al-nuzūl. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah.  
 
 

 

 

 

 


