O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

Psicologia islamica: definizione, dibattiti ed
emergenza di un nuovo campo

FRANCESCA BOCCA-ALDAQRE

ABSTRACT: “Islamic Psychology” is a term which appeared in the academic space in the 1970s. Since
then, it has become a trending topic in Islamic Studies, producing several academic journals, handbooks,
associations and educational institutions. The English-speaking movement was headed by dr. Malik Badri
until his death in 2021; in the present article, however, we refer to other contributors to the field outside
the English-speaking areas as well. We will focus on two areas of debate in the field, attempting to
systematise them: the top-down vs. bottom-up approach debate (and its relationship with decolonisation)
and the attempt to define the field as "islamic psychology" or "islam and psychology" (mentioning the
minority position of "Muslim Mental Health). The present article will present the first Italian language
contribution to the field of Islamic Psychology. Finally, we refer to the latest initiatives in the field
(clinical, educational and grassroots), focusing on the Italian context.

KEYWORDS: Islamic Psychology; decolonization; Malik Badri; European Islam.

*kk

1. INTRODUZIONE

Il termine “psicologia islamica” ¢ presente nell’ambiente accademico da meno di
cinquant’anni; in questo breve lasso di tempo si ¢ trasformata da corrente di nicchia
all’interno dell’attivismo islamico a movimento globale (Rothman, Coyle, 2018).

In questi decenni, i concetti e il linguaggio della psicologia islamica sono mutati; per
esempio, da un primo paradigma di forte “islamizzazione” (Long, 2014) della
psicologia, si ¢ passati ad un concetto di “integrazione” tra Islam e psicologia
(Keshavarzi, Khan, 2018).

Per “islamizzazione” si intende un paradigma del riformismo islamico del tardo
Novecento, influenzato dalla decolonizzazione della conoscenza, con lo scopo di
«allineare certe forme di conoscenza ai contenuti della scienza islamica, oppure
rafforzare la posizione della scienza islamica all’interno del contesto della conoscenza
contemporanea» (Dzilo, 2012: 247) I protagonisti, da al-Faruqi ad al-Attas, hanno
proposto una revisione epistemologica integrale di tutte le discipline — scientifiche e
umanistiche — che portasse a un radicale ripensamento del sistema educativo (Bocca-
Aldagre, 2019).

Per “integrazione”, invece, si intende un approccio islamico alla psicologia
occidentale non necessariamente oppositivo; la psicologia islamica cercherebbe quindi
di porsi come una delle varie tradizioni spirituali valorizzabili in una cornice
psicoterapeutica; in ordine cronologico 'ultimo studio ad essere stato pubblicato su
questo tema ¢ I’applicazione della CBT nelle comunita musulmane e il suo adattamento
(Cucchi, 2022). Un altro senso in cui la psicologia islamica intende essere “integrativa”



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

¢ I’incorporazione di pratiche islamica tradizionali spirituali, meditative, e piu in
generale legate alla salute mentale, nel contesto della pratica clinica (Haque et al.,
2016).

All’interno dello stesso movimento di psicologia islamica si riconosce una forte
dinamica “evolutiva”, in cui le domande, gli interessi e perfino i paradigmi teorici sono
profondamente mutati nei secoli. Infatti, nonostante il termine “psicologia islamica” sia
di introduzione recente, la maggioranza degli autori individua un’origine comune nel
pensiero islamico classico, e nella filosofia islamica di matrice ellenizzante (Pasha-
Zaidi, 2021).

La psicologia islamica ha, al suo interno, anche una forte componente politica e di
attivismo, il cui scopo ¢ quello di migliorare la salute mentale dei musulmani e di
rappresentare le esigenze psicologiche specifiche dei musulmani. Si tratta del
movimento di “Muslim Mental Health”; i trend di ricerca nel periodo 2000-2015
(Altalib et al., 2019) mostrano una forte attenzione a tematiche come il PTSD, violenza
domestica, trauma e situazioni di guerra, che riflettono le difficolta regionali specifiche
dei paesi a maggioranza musulmana.

Un altro ambito di attenzione all’interno del movimento Muslim Mental Health ¢ la
formazione di professionisti della salute mentale, prevalentemente non musulmani, per
lavorare con clienti musulmani, nell’ambito della competenza culturale (Rassool, 2015).

Assieme allo sviluppo della disciplina, sono emerse diverse direttive al suo interno;
una review compilata da Haque e colleghi (2016) ha identificato cinque temi principali
nella ricerca in psicologia islamica: (1) unificazione dei modelli psicologici occidentali
con credo e pratiche islamica; (2) ricerca sulle basi storiche della psicologia islamica e
sulla sua rinascita nell’era moderna; (3) sviluppo di modelli e quadri teorici all’interno
della psicologia islamica; (4) Sviluppi di interventi terapeutici e tecniche all’interno
della psicologia islamica; e (5) sviluppo di strumenti diagnostici e psicometrici validati
per I’utilizzo nella popolazione musulmana.

Prima di rivolgerci a una disamina piu attenta dei dibattiti centrali all’interno della
psicologia islamica, pud essere utile delineare una breve carrellata globale del
movimento, e individuare nel panorama contemporaneo le principali “scuole” di
psicologia islamica e i loro autori di riferimento.

2. UNA PANORAMICA GLOBALE

Malik Badri (1932-2021) ¢ considerato il “padre” della psicologia islamica moderna.
(Rothman et al., 2018) Sudanese di nascita ma formato nell’ambiente internazionale
della American University of Beirut, in Libano, e della University of Leicester, Badri
riusci a comunicare attraverso la lingua inglese prima le rivendicazioni psicologiche
della comunita musulmana (Badri, 1979), e in un secondo tempo le prime formulazioni
teoriche della disciplina. Negli ultimi anni della sua vita, si dedico a traduzioni e
commenti di testi fondativi della psicologia islamica “classica”, come i trattati di al-
Balkhi, studioso persiano del IX sec. d.C. (Badri, 2013)

Un punto di svolta per la diffusione della psicologia islamica nell’ambiente
accademico occidentale ¢ stata, nel 1976, la fondazione della divisione 36 della

39



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

American Psychological Association (APA), chiamata “Psychologists Interested in
Religious Issues” e dedicata allo studio delle religioni (Haque, Rothman, 2021).

Al di fuori del mondo anglofono e occidentale, ¢ interessante osservare come il
primo contributo in lingua araba alla psicologia islamica (Nagati, 1979) sia stato
pubblicato esattamente lo stesso anno della pubblicazione del testo fondamentale di
Malik Badri. Muhammad ‘Uthman Nagati (o Najati, 1914-2000) ¢ il protagonista
arabofono della psicologia islamica, e i1 suoi testi non specialistici sulla relazione tra
psicologia e Corano (2001), cosi come tra psicologia e hadith (1979), sono fruiti da un
ampio pubblico.

L’Egitto, patria di Nagati e di una significativa parte del pensiero riformista islamico
novecentesco, ¢ stato all’avanguardia nel campo della psicologia islamica rispetto agli
altri Paesi arabi. Nel contesto egiziano, inoltre, € possibile trovare contributi psicologici
da parte di pensatori di formazione islamica “pura”. E il caso, a titolo di esempio, di
Muhammad Qutb, che si ¢ interessato di psicologia islamica prima come critica delle
teorie occidentali quali il comportamentismo o la psicanalisi (Qutb, 1952), e in seguito
alla psiche come forza motivazionale e spirituale dell’'uomo (Qutb, 2005).

Tra i precursori della psicologia islamica ¢ importante ricordare anche Maulana
Ashraf ‘Ali Thanvi (1863-1943), attivo nel contesto indiano. La sua figura ¢ stata
riscoperta di recente nel movimento internazionale della Islamic Psychology, con la
produzione di ricerche incentrate sulla sua produzione letteraria (Khattak, Mustafa,
2022), declinandone la teoria della personalita, della salute mentale e 1’approccio
terapeutico.

Gli ultimi anni hanno visto la pubblicazione dei primi manuali di psicologia islamica,
sia nell’ambito teorico che in quello clinico. Per quanto riguarda la teorizzazione della
psicologia islamica, 1’approccio piu utilizzato ¢ la Grounded Theory; un’applicazione ¢
stata elaborata da Rothman (2021) attraverso interviste strutturate a psicoterapeuti
musulmani. Altri testi scelgono di non prendere posizioni teoriche ma di limitarsi a una
rassegna dei contributi dei vari autori (Rassool, 2021).

Piu teoricamente carichi sono i manuali clinici (al-Karam, 2018), anche se
I’approccio teorico solo raramente viene esplicitato. Il testo di Keshavarzi (2020)
rappresenta un’eccezione; anche se rivolto a illustrare tecniche, applicazioni e casi
studio della psicoterapia islamica, dedica alcuni capitoli iniziali ad argomenti
prettamente teorici come il ruolo del terapeuta e le fondamenta scritturali della
psicologia islamica.

Al di 1a dell’ambito clinico, un altro interessante filone di ricerca ¢ I’ambito della
psicologia positiva islamica (Positive Islamic Psychology, o PIP). Molti contributi sul
tema arrivano dalla zona della Malesia, paese in cui ¢ stato prodotto il primo manuale
sull’argomento (Jenkins, Azimullah, 2016).

3. SCUOLE DI PSICOTERAPIA ISLAMICA

Per quanto riguarda la psicoterapia islamica, al momento sono in corso di strutturazione
le principali “scuole” di psicoterapia, non ancora cristallizzate e ufficializzate da organi
nazionali o sovranazionali. Le scuole sono riconosciute invece da associazioni di

40



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

categoria ¢ da un processo di abilitazione (biannuale o multiannuale). Ogni scuola
differisce, oltre che da uno specifico set di tecniche e formazione dei terapeuti,
dall’approccio verso I’integrazione da un lato della psicoterapia occidentale, e dall’altro
di pratiche religiose e del ruolo che il tasawwuf puo assumere al suo interno.

Per grandi linee, la Traditionally Integrated Islamic Psychotherapy (TIIP), fondata da
Hooman Keshavarzi e con istituzione di riferimento il Khalil Center, negli Stati Uniti
d’America, ¢ la scuola che enfatizza una maggiore preparazione del terapeuta nel
sufismo. TIIP offre accreditamento attraverso un programma multi-step di formazione e
supervisione.

La International Association for Islamic Psychology (IAIP), fondata da Malik Badri
e ora presieduta da Abdullah Rothman e con il Cambridge Muslim College (CMC)
come istituzione di riferimento, ha un approccio non denominazionale, accogliendo al
suo interno musulmani tradizionali, di corrente salafita o di inclinazioni sufi. A partire
dal 2022, CMC ha iniziato ad offrire un programma online, sotto forma di diploma
annuale, per formazione di nuovi terapeuti, ai quali ¢ richiesto un ulteriore anno di
supervisione e una Summer School in presenza a Cambridge per essere accreditati.

4. DIBATTITI INTERNI ALLA PSICOLOGIA ISLAMICA

La diversita di correnti teologiche, giuridiche e filosofiche all’interno della psicologia
islamica ha portato alla presenza di dibattiti sulla natura della disciplina, sul suo ambito
di indagine, e sul suo orientamento ideologico.

In questa sede, ci limiteremo a esporre due principali dibattiti — i piu accesi e tuttora
non risolti — all’interno della psicologia islamica; il primo riguardante il termine per
designare la disciplina, e il secondo riguardante il ruolo delle fonti islamiche primarie e
secondarie nel suo sviluppo.

4.1. “ISLAM AND PSYCHOLOGY” VS. “ISLAMIC PSYCHOLOGY”

La psicologia islamica ¢ semplicemente uno studio della psiche dei musulmani?
Discutendo lo sviluppo storico della psicologia islamica, dalle sue radici nella filosofia
antica greca, Haque (2004) ha introdotto un’ulteriore distinzione tra “filosofia islamica”
e “filosofia musulmana”. La prima sarebbe basata sul Corano e gli hadith come fonti di
conoscenza, mentre la seconda sarebbe un’ibridazione di principi islamici e pensiero
ellenistico.

Sebbene la maggioranza degli psicologi musulmani utilizzi il termine “Islamic
Psychology”, ¢ importante registrare 1’opinione di una minoranza che ha proposto
I’introduzione di ulteriori distinzioni. Ad esempio, ¢ stato proposto che “Islamic
Psychology” significhi «psicologia derivata dalle fonti islamiche», mentre lo studio
delle esperienze religiose e dei comportamenti dei musulmani debba essere definito
“Muslim Psychology” (Kaeplick, Skinner, 2017).

A1



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

Differenziazione che, sebbene utile, causa alcuni problemi nell’analizzare Ia
letteratura precedente. Basti pensare che 1’intero campo della “Islamic Psychology”
nasce dal testo di Malik Badr intitolato, appunto, “The Dilemma of Muslim
Psychologists” (1979).

Concentrandoci sul movimento “Islam and Psychology”, 1 propositori del termine
suggeriscono un’ulteriore differenziazione in tre approcci (Kaeplick, Skinner, 2017). Il
primo ¢ il “Filtro Islamico”, di cui ¢ stato propositore proprio Malik Badri; consiste
nella «valutazione della psicologia moderna da un punto di vista islamico, fortemente
critico, ma tuttavia ancor ancorato nel paradigma della psicologia occidentale» (ibid:
200).

Il secondo approccio, quello della vera e propria “Islamic Psychology” propone
invece di «collocare il pensiero islamico tradizionale al centro e concettualizzare la
psicologia islamica come derivazione dalle fonti islamiche» (ibid: 200).

L’ultimo approccio ¢ invece fortemente comparativo; oltre al metodo cambia anche
lo scopo di questa branca: «diversamente dall’approccio del ‘Filtro Islamico’,
I’approccio di ‘confronto’ cerca di trovare un terreno comune con la psicologia
dominante» (ibid: 201).

4.2. FONTI PRIMARIE E FONTI SECONDARIE

Il movimento per la “Islamic Psychology” ¢ unanime nell’esortare alla creazione di un
modello psicologico basato sulle fonti islamiche, e anche gli approcci di “Filtro” e
“Confronto” ne richiedono I’analisi.

11 dibattito riguardante le fonti della psicologia islamica ¢ specchio di un dibattito pit
ampio all’interno dell’Islam contemporaneo. Per sommi capi, il riformismo islamico —
sia di stampo modernista che salafita — ha esortato i musulmani a non basarsi su fonti
secondarie per comprendere e applicare gli insegnamenti dell’Islam, ma a basarsi sulla
razionalita (nel caso del modernismo) o esclusivamente sulle fonti primarie (nel caso
dei salafiti) (Lauziere, 2015). A queste correnti riformiste si oppone il piu tradizionalista
“Islam classico”, un termine utilizzato ambiguamente per riferirsi a un periodo storico
(la cosiddetta “eta dell’oro” dell’Islam) o a una visione dell’Islam che ne include fonti
secondarie e ne incorpora la storia. Come osserva Von Gunenbaum, questo termine
«implica un giudizio, perché ‘classico’ rappresenta un modello. Anzi, un modello la cui
ricostituzione ¢ per definizione sia un obbligo che un’impossibilita» (Von Grunenbaum,
2017:9).

Ritornando all’ambito specifico del nostro articolo, ¢ facile immaginare come la
posizione teologica dei singoli psicologi influenzi la tipologia di fonte da integrare nel
modello di psicologia islamica. E interessante notare che la maggioranza dei modelli
teorici di psicologia islamica scelga di includere termini e concetti derivati
primariamente dal Corano e dagli ahadith, (Haque et al., 2016; Skinner, 2019), e di
limitare I’apporto di fonti secondarie a domini applicati o modelli psicoterapeutici
(Rothman, 2022).

42



O

OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

Alcuni tentativi di formazione di una psicologia islamica esclusivamente derivata
dalle fonti primarie sono stati effettuati, ma senza ottenere un grosso seguito nella
comunita di psicologia islamica (Abu-Raiya, 2012; Ansari, 2002).

La maggioranza dei modelli di psicologia islamica sceglie di inserire sia fonti
primarie che secondarie al proprio interno, preservando la gerarchia tra le due tipologie,
valorizzando il contributo di pensiero delle generazioni precedenti di pensatori
(Keshavarzi, Haque, 2013).

A riguardo del dibattito sulle fonti, ¢ importante riflettere sulla accessibilita delle
fonti secondarie; mentre traduzioni di Corano e ahadith sono facilmente reperibili nelle
principali lingue occidentali, testi di psicologia islamica “classica” sono tuttora
esclusivamente in lingua araba, persiana o turca.

Per ovviare a questa mancanza, negli ultimi anni sono numerosi gli sforzi di
traduzione di testi di psicologia islamica classica in lingue occidentali, specialmente in
inglese. Uno degli ultimi contributi dello stesso Malik Badri fu, appunto, la traduzione
di un trattato di Abu Zayd al-Balkhi, autore del IX secolo d.C. (Badri, 2013). Altro
contributo importante all’accessibilita del patrimonio islamico classico di psicologia
islamica sono le rassegne sistematiche dei contributi storici, di cui lo Stanford Muslim
“Muslim Mental Health & Islamic Psychology Lab” ¢ il principale proponitore (Awaad
etal., 2019).

5. LA PSICOLOGIA ISLAMICA NEL CONTESTO ITALIANO

La psicologia islamica ha seguito traiettorie molto differenti nei vari Paesi europei. Il
primo testo dedicato alla storia della disciplina nel mondo menziona tutti i principali
Paesi europei tranne I’Italia (Haque, Rothman, 2021).

Il primo passo istituzionale per 1’entrata della psicologia islamica nel contesto
italiano ¢ stato compiuto nei primi giorni del 2023, con I’apertura di una sezione italiana
di ISIP (International Students of Islamic Psychology), una fondazione canadese. La
missione di ISIP ¢ «essere un luogo inclusivo per connettere persone di diverse
esperienze e formazioni accomunate dall’interesse nella psicologia islamica.
Disseminiamo conoscenza, condividiamo risorse ¢ discutiamo buone norme
professionali in modo gratuito e accessibile» (https://www.isip.foundation/history-2/).
Al momento della scrittura di questo articolo, ISIP Italy conta 122 membri attivi.

Per quanto riguarda la diffusione della psicologia islamica a livello di pubblicazioni,
non esistono ancora testi di “psicologia islamica” vera e propria, mentre ¢ possibile
trovare piu contributi nell’ambito di “Muslim mental health”; in particolare sul
counseling e psicoterapia con arabi e musulmani (Dwairy, Ancora, 2016) che piu
specificatamente con i pazienti di religione musulmana, a prescindere dalla provenienza
geografica (Ahmed, Amer, 2014).

Esistono, infine, corsi di formazione in psicologia islamica affiliati all’organismo
internazionale IAIP in lingua italiana, che di IAIP seguono i programmi di studio e gli
orientamenti teorici, offerti dall’Istituto Islamico di Studi Avanzati.




OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

6. CONCLUSIONE

La psicologia islamica raccoglie al suo interno interessi di ricerca diversi tra loro come
I’elaborazione di una struttura teorica della psiche umana basata sulle fonti islamiche, lo
studio della salute mentale dei musulmani e lo sviluppo di interventi terapeutici coerenti
con la spiritualita islamica, talvolta basati su pratiche storicamente documentate.

Attorno alla psicologia islamica ruotano altri filoni di studio, come la storia dei
contributi filosofici, clinici e spirituali alla cura della salute mentale nell’epoca
dell’Islam classico.

Tuttavia, all’interno della disciplina rimangono dibattiti strutturali sulla stessa
definizione di “psicologia islamica”, sui suoi metodi, sul suo campo d’indagine e sugli
obiettivi. Nel presente articolo abbiamo approfondito il dibattito riguardante I'uso di
fonti islamiche primarie e secondarie, cosi come il nome stesso della disciplina tra
“Islamic Psychology” e “Islam and Psychology”.

In conclusione, nonostante piu di quarant’anni di ricerca, «la psicologia islamica ¢
nello stadio nascente» (Igbal, Skinner, 2021). L’arrivo della psicologia islamica in
nuovi contesti, tra cui quello italofono, apre nuove porte allo sviluppo della disciplina.

BIBLIOGRAFIA

Abu-Raiya, H. 2012. Toward a systematic Qura’nic theory of personality. «Mental
Health, Religion & Culturey, 15, 217-
233. https://doi.org/10.1080/13674676.2011.640622

Ahmed, A. Amer, M.M. 2014 La psicoterapia con il paziente musulmano: Relazione,
spiritualita, cultura. Milano: Edizioni Ferrari Sinibaldi.

Al-Karam, C. Y. (a cura di). 2018. Islamically integrated psychotherapy: Uniting faith
and professional practice. West Conshohocken, USA: Templeton Foundation Press.

Altalib, H., Elzamzamy, K., Fattah, M., Ali, S., & Awaad, R., 2019. Mapping global
Muslim mental health research: Analysis of trends in the English literature from
2000 to 2015, in «Global Mental Health», 6, E6. doi:10.1017/gmh.2019.3

Ansari, Z. 2002. “Islamic psychology”, in Olson R. P. (a cura di), Religious theories of
personality and psychotherapy. Abingdon: Routledge, 325-358.

Awaad R., Mohammad A., Elzamzamy K., Fereydooni S., Gamar M. 2019. “Mental
health in the Islamic golden era: The historical roots of modern psychiatry”, in
Awaad R., Peteet J. R., Steven Moffic H., Hankir A. Z. (a cura di), Islamophobia and
psychiatry. New York: Springer, 3—17.

Badri, M. 1979. The dilemma of Muslim psychologists. London: Muslim Welfare House
London.

A4



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

Badri, M. 2013. Abu Zayd al-Balkhi’s sustenance of the soul: The cognitive behavior
therapy of a ninth century physician. Herndon, USA: International Institute of
Islamic Thought (IIIT).

Bocca-Aldaqre, F. 2019. How can Education Be Islamic? Al-Attas and Al-Faruqi’s
Frameworks in Contemporary Debate, in «Journal of Education and Human
Developmenty, 8(4), 1-7.

Cucchi, A. 2022. Integrating Cognitive Behavioural and Islamic Principles in
Psychology and Psychotherapy: A Narrative Review, 1in «Psychological
Exploration», 61, 4849-4870.

Dwairy, M., Ancora, A. 2016. Counseling e psicoterapia con arabi e musulmani. Un
approccio culturalmente sensibile, Milano: Edizioni Franco Angeli.

Dzilo, H. 2012. The concept of ‘Islamization of knowledge’ and its philosophical
implications, in «Islam and Christian-Muslim Relationsy, 23(3), 247-256.

Emmons, R., Paloutzian, R.F. 2003. The Psychology of Religion, in «Annual Review of
Psychology», 54(1), 377-402.

Haque, A. 2004. Psychology from Islamic Perspective: Contributions of early Muslim
scholars and challenges to contemporary Muslim psychologists, in «Journal of
Religion and Healthy» 43(4), 357-377.

Haque, A., et al. 2016. Integrating Islamic Traditions in Modern Psychology: Research
Trends in Last Ten Years, in «Journal of Muslim Mental Health» 10(1), 75-100.

Haque, A. Rothman, A. 2021. Islamic Psychology around the globe. Cambridge:
International Association of Islamic Psychology Publishing.

Igbal, N. Skinner, R. 2021. Islamic psychology: Emergence and current challenges, in
«Archive for the Psychology of Religiony», 43(1), 65-77.

Jenkins, M. A., Azimullah, A. A. 2016. Positive Islamic Psychology. A Transcendent
Model to Achieve Peace, Happiness and Success in the 21°" Century. Kuala Lumpur:
Excellent Ummah Development Association.

Keshavarzi, H., Haque, A. 2013. Outlining a psychotherapy model for enhancing
Muslim mental health within an Islamic context, in «International Journal for the
Psychology of Religiony, 23, 230—-
249. https://doi.org/10.1080/10508619.2012.712000




OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.13/2023)

Keshavarzi, H., Khan, F. 2018. “Outlining a Case Illustration of Islamically-Integrated
Psychology”, in York al-Karam, Carrie (a cura di) Islamically Integrated
Psychotherapy, Karam, 175-207, Templeton Press

Keshavarzi, H., Khan, F., Ali, B., Awaad, R. (a cura di), 2020, Applying Islamic
principles to clinical mental health care: Introducing traditional Islamically
integrated psychotherapy. New York: Routledge.

Khattak, A. Z., Mustafa, R. 2022. Islamic Psychology in the view of Maulana Ashraf Ali
Thanvi: A Literature Review, in «Al Misbah Research Journaly, 2(4), 11-20.

Lauziere, H. 2015. The making of Salafism: Islamic reform in the twentieth
century (Vol. 31). New York: Columbia University Press.

Long, W. 2014. Critical reflections on the Islamicisation of psychology in «Revelation
and Science», 4(1), 14-19.

Nagati, M. U. 1979. Al-Hadith al-Nabawi wa ‘ilm al-Nafs. Cairo: Dar Al-Shuriq.
Nagati. M. U. 2001. AI-Qur’an wa ‘ilm al-nafs. Cairo: Dar al-Shuriiq

Pasha-Zaidi, N. 2021. Indigenizing an Islamic Psychology, in «Psychology of Religion
and Spirituality», 13(2), 194-203.

Qutb, M., 1952. Al-Insan bayn al-maddiya wa-I-Islam. Dar al-Shuriiq
Qutb, M., 1952. Dirasat fi al-nafs al-insaniyya. Dar al-Shuriiq

Rassool, G. H. 2015. Cultural competence in counseling the Muslim patient:
Implications for mental health. Archives of psychiatric nursing, 29(5), 321-325.

Rassool, G.H. 2021. Islamic Psychology: Human behaviour and experience from an
Islamic perspective. New York: Routledge.

Rothman, A., Coyle, A. 2018. Toward a Framework for Islamic Psychology and
Psychotherapy: An Islamic Model of the Soul., in «Journal of Religion and Healthy,
57(5), 1731-1744.

Rothman, A., Ahmed, A., Awaad, R. 2022. The contributions and impact of Malik
Badri: father of modern Islamic Psychology, in «American Journal of Islam and
Society», 39(1-2), 190-213.

Skinner, R. 2019. Traditions, Paradigms and Basic Concepts in Islamic Psychology,
in «Journal of Religion and Health» 58, 1087—1094. https://doi.org/10.1007/s10943-
018-0595-1

Von Grunebaum, G. E. 2017. Classical Islam. Piscataway, USA: Transaction
Publishers.

46



