
 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

38 

Psicologia islamica: definizione, dibattiti ed 
emergenza di un nuovo campo 
 

FRANCESCA BOCCA-ALDAQRE 
 

ABSTRACT: “Islamic Psychology” is a term which appeared in the academic space in the 1970s. Since 
then, it has become a trending topic in Islamic Studies, producing several academic journals, handbooks, 
associations and educational institutions. The English-speaking movement was headed by dr. Malik Badri 
until his death in 2021; in the present article, however, we refer to other contributors to the field outside 
the English-speaking areas as well. We will focus on two areas of debate in the field, attempting to 
systematise them: the top-down vs. bottom-up approach debate (and its relationship with decolonisation) 
and the attempt to define the field as "islamic psychology" or "islam and psychology" (mentioning the 
minority position of "Muslim Mental Health). The present article will present the first Italian language 
contribution to the field of Islamic Psychology. Finally, we refer to the latest initiatives in the field 
(clinical, educational and grassroots), focusing on the Italian context. 
 
KEYWORDS: Islamic Psychology; decolonization; Malik Badri; European Islam. 
 

 
*** 

 

1. INTRODUZIONE 

Il termine “psicologia islamica” è presente nell’ambiente accademico da meno di 
cinquant’anni; in questo breve lasso di tempo si è trasformata da corrente di nicchia 
all’interno dell’attivismo islamico a movimento globale (Rothman, Coyle, 2018). 

In questi decenni, i concetti e il linguaggio della psicologia islamica sono mutati; per 
esempio, da un primo paradigma di forte “islamizzazione” (Long, 2014) della 
psicologia, si è passati ad un concetto di “integrazione” tra Islam e psicologia 
(Keshavarzi, Khan, 2018).  

Per “islamizzazione” si intende un paradigma del riformismo islamico del tardo 
Novecento, influenzato dalla decolonizzazione della conoscenza, con lo scopo di 
«allineare certe forme di conoscenza ai contenuti della scienza islamica, oppure 
rafforzare la posizione della scienza islamica all’interno del contesto della conoscenza 
contemporanea» (Dzilo, 2012: 247) I protagonisti, da al-Faruqi ad al-Attas, hanno 
proposto una revisione epistemologica integrale di tutte le discipline – scientifiche e 
umanistiche – che portasse a un radicale ripensamento del sistema educativo (Bocca-
Aldaqre, 2019). 

Per “integrazione”, invece, si intende un approccio islamico alla psicologia 
occidentale non necessariamente oppositivo; la psicologia islamica cercherebbe quindi 
di porsi come una delle varie tradizioni spirituali valorizzabili in una cornice 
psicoterapeutica; in ordine cronologico l’ultimo studio ad essere stato pubblicato su 
questo tema è l’applicazione della CBT nelle comunità musulmane e il suo adattamento 
(Cucchi, 2022). Un altro senso in cui la psicologia islamica intende essere “integrativa” 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

39 

è l’incorporazione di pratiche islamica tradizionali spirituali, meditative, e più in 
generale legate alla salute mentale, nel contesto della pratica clinica (Haque et al., 
2016). 

All’interno dello stesso movimento di psicologia islamica si riconosce una forte 
dinamica “evolutiva”, in cui le domande, gli interessi e perfino i paradigmi teorici sono 
profondamente mutati nei secoli. Infatti, nonostante il termine “psicologia islamica” sia 
di introduzione recente, la maggioranza degli autori individua un’origine comune nel 
pensiero islamico classico, e nella filosofia islamica di matrice ellenizzante (Pasha-
Zaidi, 2021). 

La psicologia islamica ha, al suo interno, anche una forte componente politica e di 
attivismo, il cui scopo è quello di migliorare la salute mentale dei musulmani e di 
rappresentare le esigenze psicologiche specifiche dei musulmani. Si tratta del 
movimento di “Muslim Mental Health”; i trend di ricerca nel periodo 2000-2015 
(Altalib et al., 2019) mostrano una forte attenzione a tematiche come il PTSD, violenza 
domestica, trauma e situazioni di guerra, che riflettono le difficoltà regionali specifiche 
dei paesi a maggioranza musulmana. 

Un altro ambito di attenzione all’interno del movimento Muslim Mental Health è la 
formazione di professionisti della salute mentale, prevalentemente non musulmani, per 
lavorare con clienti musulmani, nell’ambito della competenza culturale (Rassool, 2015). 

Assieme allo sviluppo della disciplina, sono emerse diverse direttive al suo interno; 
una review compilata da Haque e colleghi (2016) ha identificato cinque temi principali 
nella ricerca in psicologia islamica: (1) unificazione dei modelli psicologici occidentali 
con credo e pratiche islamica; (2) ricerca sulle basi storiche della psicologia islamica e 
sulla sua rinascita nell’era moderna; (3) sviluppo di modelli e quadri teorici  all’interno 
della psicologia islamica; (4) Sviluppi di interventi terapeutici e tecniche all’interno 
della psicologia islamica; e (5) sviluppo di strumenti diagnostici e psicometrici validati 
per l’utilizzo nella popolazione musulmana. 

Prima di rivolgerci a una disamina più attenta dei dibattiti centrali all’interno della 
psicologia islamica, può essere utile delineare una breve carrellata globale del 
movimento, e individuare nel panorama contemporaneo le principali “scuole” di 
psicologia islamica e i loro autori di riferimento. 

 

2. UNA PANORAMICA GLOBALE 

Malik Badri (1932-2021) è considerato il “padre” della psicologia islamica moderna. 
(Rothman et al., 2018) Sudanese di nascita ma formato nell’ambiente internazionale 
della American University of Beirut, in Libano, e della University of Leicester, Badri 
riuscì a comunicare attraverso la lingua inglese prima le rivendicazioni psicologiche 
della comunità musulmana (Badri, 1979), e in un secondo tempo le prime formulazioni 
teoriche della disciplina. Negli ultimi anni della sua vita, si dedicò a traduzioni e 
commenti di testi fondativi della psicologia islamica “classica”, come i trattati di al-
Balkhi, studioso persiano del IX sec. d.C. (Badri, 2013) 

Un punto di svolta per la diffusione della psicologia islamica nell’ambiente 
accademico occidentale è stata, nel 1976, la fondazione della divisione 36 della 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

40 

American Psychological Association (APA), chiamata “Psychologists Interested in 
Religious Issues” e dedicata allo studio delle religioni (Haque, Rothman, 2021). 

Al di fuori del mondo anglofono e occidentale, è interessante osservare come il 
primo contributo in lingua araba alla psicologia islamica (Nagati, 1979) sia stato 
pubblicato esattamente lo stesso anno della pubblicazione del testo fondamentale di 
Malik Badri. Muḥammad ‘Uthman Nagati (o Najati, 1914-2000) è il protagonista 
arabofono della psicologia islamica, e i suoi testi non specialistici sulla relazione tra 
psicologia e Corano (2001), così come tra psicologia e ḥadīth (1979), sono fruiti da un 
ampio pubblico. 

L’Egitto, patria di Nagati e di una significativa parte del pensiero riformista islamico 
novecentesco, è stato all’avanguardia nel campo della psicologia islamica rispetto agli 
altri Paesi arabi. Nel contesto egiziano, inoltre, è possibile trovare contributi psicologici 
da parte di pensatori di formazione islamica “pura”. È il caso, a titolo di esempio, di 
Muḥammad Qutb, che si è interessato di psicologia islamica prima come critica delle 
teorie occidentali quali il comportamentismo o la psicanalisi (Qutb, 1952), e in seguito 
alla psiche come forza motivazionale e spirituale dell’uomo (Qutb, 2005).  

Tra i precursori della psicologia islamica è importante ricordare anche Maulana 
Ashraf ʿAli Thanvi (1863-1943), attivo nel contesto indiano. La sua figura è stata 
riscoperta di recente nel movimento internazionale della Islamic Psychology, con la 
produzione di ricerche incentrate sulla sua produzione letteraria (Khattak, Mustafa, 
2022), declinandone la teoria della personalità, della salute mentale e l’approccio 
terapeutico. 

Gli ultimi anni hanno visto la pubblicazione dei primi manuali di psicologia islamica, 
sia nell’ambito teorico che in quello clinico. Per quanto riguarda la teorizzazione della 
psicologia islamica, l’approccio più utilizzato è la Grounded Theory; un’applicazione è 
stata elaborata da Rothman (2021) attraverso interviste strutturate a psicoterapeuti 
musulmani. Altri testi scelgono di non prendere posizioni teoriche ma di limitarsi a una 
rassegna dei contributi dei vari autori (Rassool, 2021). 

Più teoricamente carichi sono i manuali clinici (al-Karam, 2018), anche se 
l’approccio teorico solo raramente viene esplicitato. Il testo di Keshavarzi (2020) 
rappresenta un’eccezione; anche se rivolto a illustrare tecniche, applicazioni e casi 
studio della psicoterapia islamica, dedica alcuni capitoli iniziali ad argomenti 
prettamente teorici come il ruolo del terapeuta e le fondamenta scritturali della 
psicologia islamica. 

Al di là dell’ambito clinico, un altro interessante filone di ricerca è l’ambito della 
psicologia positiva islamica (Positive Islamic Psychology, o PIP). Molti contributi sul 
tema arrivano dalla zona della Malesia, paese in cui è stato prodotto il primo manuale 
sull’argomento (Jenkins, Azimullah, 2016). 

 

3. SCUOLE DI PSICOTERAPIA ISLAMICA 

Per quanto riguarda la psicoterapia islamica, al momento sono in corso di strutturazione 
le principali “scuole” di psicoterapia, non ancora cristallizzate e ufficializzate da organi 
nazionali o sovranazionali. Le scuole sono riconosciute invece da associazioni di 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

41 

categoria e da un processo di abilitazione (biannuale o multiannuale). Ogni scuola 
differisce, oltre che da uno specifico set di tecniche e formazione dei terapeuti, 
dall’approccio verso l’integrazione da un lato della psicoterapia occidentale, e dall’altro 
di pratiche religiose e del ruolo che il taṣawwuf può assumere al suo interno. 

Per grandi linee, la Traditionally Integrated Islamic Psychotherapy (TIIP), fondata da 
Hooman Keshavarzi e con istituzione di riferimento il Khalil Center, negli Stati Uniti 
d’America, è la scuola che enfatizza una maggiore preparazione del terapeuta nel 
sufismo. TIIP offre accreditamento attraverso un programma multi-step di formazione e 
supervisione.  

La International Association for Islamic Psychology (IAIP), fondata da Malik Badri 
e ora presieduta da Abdullah Rothman e con il Cambridge Muslim College (CMC) 
come istituzione di riferimento, ha un approccio non denominazionale, accogliendo al 
suo interno musulmani tradizionali, di corrente salafita o di inclinazioni sufi. A partire 
dal 2022, CMC ha iniziato ad offrire un programma online, sotto forma di diploma 
annuale, per formazione di nuovi terapeuti, ai quali è richiesto un ulteriore anno di 
supervisione e una Summer School in presenza a Cambridge per essere accreditati. 

 

4. DIBATTITI INTERNI ALLA PSICOLOGIA ISLAMICA 

 
La diversità di correnti teologiche, giuridiche e filosofiche all’interno della psicologia 
islamica ha portato alla presenza di dibattiti sulla natura della disciplina, sul suo ambito 
di indagine, e sul suo orientamento ideologico. 

In questa sede, ci limiteremo a esporre due principali dibattiti – i più accesi e tuttora 
non risolti – all’interno della psicologia islamica; il primo riguardante il termine per 
designare la disciplina, e il secondo riguardante il ruolo delle fonti islamiche primarie e 
secondarie nel suo sviluppo. 

 

4.1. “ISLAM AND PSYCHOLOGY” VS. “ISLAMIC PSYCHOLOGY” 

La psicologia islamica è semplicemente uno studio della psiche dei musulmani? 
Discutendo lo sviluppo storico della psicologia islamica, dalle sue radici nella filosofia 
antica greca, Haque (2004) ha introdotto un’ulteriore distinzione tra “filosofia islamica” 
e “filosofia musulmana”. La prima sarebbe basata sul Corano e gli ḥadīth come fonti di 
conoscenza, mentre la seconda sarebbe un’ibridazione di principi islamici e pensiero 
ellenistico. 

Sebbene la maggioranza degli psicologi musulmani utilizzi il termine “Islamic 
Psychology”, è importante registrare l’opinione di una minoranza che ha proposto 
l’introduzione di ulteriori distinzioni. Ad esempio, è stato proposto che “Islamic 
Psychology” significhi «psicologia derivata dalle fonti islamiche», mentre lo studio 
delle esperienze religiose e dei comportamenti dei musulmani debba essere definito 
“Muslim Psychology” (Kaeplick, Skinner, 2017). 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

42 

Differenziazione che, sebbene utile, causa alcuni problemi nell’analizzare la 
letteratura precedente. Basti pensare che l’intero campo della “Islamic Psychology” 
nasce dal testo di Malik Badr intitolato, appunto, “The Dilemma of Muslim 
Psychologists” (1979). 

Concentrandoci sul movimento “Islam and Psychology”, I propositori del termine 
suggeriscono un’ulteriore differenziazione in tre approcci (Kaeplick, Skinner, 2017). Il 
primo è il “Filtro Islamico”, di cui è stato propositore proprio Malik Badri; consiste 
nella «valutazione della psicologia moderna da un punto di vista islamico, fortemente 
critico, ma tuttavia ancor ancorato nel paradigma della psicologia occidentale» (ibid: 
200). 

Il secondo approccio, quello della vera e propria “Islamic Psychology” propone 
invece di «collocare il pensiero islamico tradizionale al centro e concettualizzare la 
psicologia islamica come derivazione dalle fonti islamiche» (ibid: 200). 

L’ultimo approccio è invece fortemente comparativo; oltre al metodo cambia anche 
lo scopo di questa branca: «diversamente dall’approccio del ‘Filtro Islamico’, 
l’approccio di ‘confronto’ cerca di trovare un terreno comune con la psicologia 
dominante» (ibid: 201). 

 

4.2. FONTI PRIMARIE E FONTI SECONDARIE 

Il movimento per la “Islamic Psychology” è unanime nell’esortare alla creazione di un 
modello psicologico basato sulle fonti islamiche, e anche gli approcci di “Filtro” e 
“Confronto” ne richiedono l’analisi. 

Il dibattito riguardante le fonti della psicologia islamica è specchio di un dibattito più 
ampio all’interno dell’Islam contemporaneo. Per sommi capi, il riformismo islamico – 
sia di stampo modernista che salafita – ha esortato i musulmani a non basarsi su fonti 
secondarie per comprendere e applicare gli insegnamenti dell’Islam, ma a basarsi sulla 
razionalità (nel caso del modernismo) o esclusivamente sulle fonti primarie (nel caso 
dei salafiti) (Lauzière, 2015). A queste correnti riformiste si oppone il più tradizionalista 
“Islam classico”, un termine utilizzato ambiguamente per riferirsi a un periodo storico 
(la cosiddetta “età dell’oro” dell’Islam) o a una visione dell’Islam che ne include fonti 
secondarie e ne incorpora la storia. Come osserva Von Gunenbaum, questo termine 
«implica un giudizio, perché ‘classico’ rappresenta un modello. Anzi, un modello la cui 
ricostituzione è per definizione sia un obbligo che un’impossibilità» (Von Grunenbaum, 
2017: 9). 

Ritornando all’ambito specifico del nostro articolo, è facile immaginare come la 
posizione teologica dei singoli psicologi influenzi la tipologia di fonte da integrare nel 
modello di psicologia islamica. È interessante notare che la maggioranza dei modelli 
teorici di psicologia islamica scelga di includere termini e concetti derivati 
primariamente dal Corano e dagli aḥadīth, (Haque et al., 2016; Skinner, 2019), e di 
limitare l’apporto di fonti secondarie a domini applicati o modelli psicoterapeutici 
(Rothman, 2022). 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

43 

Alcuni tentativi di formazione di una psicologia islamica esclusivamente derivata 
dalle fonti primarie sono stati effettuati, ma senza ottenere un grosso seguito nella 
comunità di psicologia islamica (Abu-Raiya, 2012; Ansari, 2002). 

La maggioranza dei modelli di psicologia islamica sceglie di inserire sia fonti 
primarie che secondarie al proprio interno, preservando la gerarchia tra le due tipologie, 
valorizzando il contributo di pensiero delle generazioni precedenti di pensatori 
(Keshavarzi, Haque, 2013). 

A riguardo del dibattito sulle fonti, è importante riflettere sulla accessibilità delle 
fonti secondarie; mentre traduzioni di Corano e aḥadīth sono facilmente reperibili nelle 
principali lingue occidentali, testi di psicologia islamica “classica” sono tuttora 
esclusivamente in lingua araba, persiana o turca. 

Per ovviare a questa mancanza, negli ultimi anni sono numerosi gli sforzi di 
traduzione di testi di psicologia islamica classica in lingue occidentali, specialmente in 
inglese. Uno degli ultimi contributi dello stesso Malik Badri fu, appunto, la traduzione 
di un trattato di Abu Zayd al-Balkhi, autore del IX secolo d.C. (Badri, 2013). Altro 
contributo importante all’accessibilità del patrimonio islamico classico di psicologia 
islamica sono le rassegne sistematiche dei contributi storici, di cui lo Stanford Muslim 
“Muslim Mental Health & Islamic Psychology Lab” è il principale proponitore (Awaad 
et al., 2019). 

 

5. LA PSICOLOGIA ISLAMICA NEL CONTESTO ITALIANO 

La psicologia islamica ha seguito traiettorie molto differenti nei vari Paesi europei. Il 
primo testo dedicato alla storia della disciplina nel mondo menziona tutti i principali 
Paesi europei tranne l’Italia (Haque, Rothman, 2021). 

Il primo passo istituzionale per l’entrata della psicologia islamica nel contesto 
italiano è stato compiuto nei primi giorni del 2023, con l’apertura di una sezione italiana 
di ISIP (International Students of Islamic Psychology), una fondazione canadese. La 
missione di ISIP è «essere un luogo inclusivo per connettere persone di diverse 
esperienze e formazioni accomunate dall’interesse nella psicologia islamica. 
Disseminiamo conoscenza, condividiamo risorse e discutiamo buone norme 
professionali in modo gratuito e accessibile» (https://www.isip.foundation/history-2/). 
Al momento della scrittura di questo articolo, ISIP Italy conta 122 membri attivi. 

Per quanto riguarda la diffusione della psicologia islamica a livello di pubblicazioni, 
non esistono ancora testi di “psicologia islamica” vera e propria, mentre è possibile 
trovare più contributi nell’ambito di “Muslim mental health”; in particolare sul 
counseling e psicoterapia con arabi e musulmani (Dwairy, Ancora, 2016) che più 
specificatamente con i pazienti di religione musulmana, a prescindere dalla provenienza 
geografica (Ahmed, Amer, 2014). 

Esistono, infine, corsi di formazione in psicologia islamica affiliati all’organismo 
internazionale IAIP in lingua italiana, che di IAIP seguono i programmi di studio e gli 
orientamenti teorici, offerti dall’Istituto Islamico di Studi Avanzati. 

 
 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

44 

6. CONCLUSIONE	

 
La psicologia islamica raccoglie al suo interno interessi di ricerca diversi tra loro come 
l’elaborazione di una struttura teorica della psiche umana basata sulle fonti islamiche, lo 
studio della salute mentale dei musulmani e lo sviluppo di interventi terapeutici coerenti 
con la spiritualità islamica, talvolta basati su pratiche storicamente documentate.  

Attorno alla psicologia islamica ruotano altri filoni di studio, come la storia dei 
contributi filosofici, clinici e spirituali alla cura della salute mentale nell’epoca 
dell’Islam classico. 

Tuttavia, all’interno della disciplina rimangono dibattiti strutturali sulla stessa 
definizione di “psicologia islamica”, sui suoi metodi, sul suo campo d’indagine e sugli 
obiettivi. Nel presente articolo abbiamo approfondito il dibattito riguardante l’uso di 
fonti islamiche primarie e secondarie, così come il nome stesso della disciplina tra 
“Islamic Psychology” e “Islam and Psychology”. 

In conclusione, nonostante più di quarant’anni di ricerca, «la psicologia islamica è 
nello stadio nascente» (Iqbal, Skinner, 2021). L’arrivo della psicologia islamica in 
nuovi contesti, tra cui quello italofono, apre nuove porte allo sviluppo della disciplina.  

 
 
 

BIBLIOGRAFIA 
 

Abu-Raiya, H. 2012. Toward a systematic Qura’nic theory of personality. «Mental 
Health, Religion & Culture», 15, 217–
233. https://doi.org/10.1080/13674676.2011.640622 

 
Ahmed, A. Amer, M.M. 2014 La psicoterapia con il paziente musulmano: Relazione, 

spiritualità, cultura. Milano: Edizioni Ferrari Sinibaldi. 
 
Al-Karam, C. Y. (a cura di). 2018. Islamically integrated psychotherapy: Uniting faith 

and professional practice. West Conshohocken, USA: Templeton Foundation Press. 
 
Altalib, H., Elzamzamy, K., Fattah, M., Ali, S., & Awaad, R., 2019. Mapping global 

Muslim mental health research: Analysis of trends in the English literature from 
2000 to 2015, in «Global Mental Health», 6, E6. doi:10.1017/gmh.2019.3 

 
Ansari, Z. 2002. “Islamic psychology”, in Olson R. P. (a cura di), Religious theories of 

personality and psychotherapy. Abingdon: Routledge, 325–358. 
 
Awaad R., Mohammad A., Elzamzamy K., Fereydooni S., Gamar M. 2019. “Mental 

health in the Islamic golden era: The historical roots of modern psychiatry”, in 
Awaad R., Peteet J. R., Steven Moffic H., Hankir A. Z. (a cura di), Islamophobia and 
psychiatry. New York: Springer, 3–17. 

 
Badri, M. 1979. The dilemma of Muslim psychologists. London: Muslim Welfare House 

London. 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

45 

 
Badri, M. 2013. Abu Zayd al-Balkhi’s sustenance of the soul: The cognitive behavior 

therapy of a ninth century physician. Herndon, USA: International Institute of 
Islamic Thought (IIIT). 

 
Bocca-Aldaqre, F. 2019. How can Education Be Islamic? Al-Attas and Al-Faruqi’s 

Frameworks in Contemporary Debate, in «Journal of Education and Human 
Development», 8(4), 1-7. 

 
Cucchi, A. 2022. Integrating Cognitive Behavioural and Islamic Principles in 

Psychology and Psychotherapy: A Narrative Review, in «Psychological 
Exploration», 61, 4849-4870. 

 
Dwairy, M., Ancora, A. 2016. Counseling e psicoterapia con arabi e musulmani. Un 

approccio culturalmente sensibile, Milano: Edizioni Franco Angeli. 
 
Dzilo, H. 2012. The concept of ‘Islamization of knowledge’ and its philosophical 

implications, in «Islam and Christian-Muslim Relations», 23(3), 247-256. 
 
Emmons, R., Paloutzian, R.F. 2003. The Psychology of Religion, in «Annual Review of 

Psychology», 54(1), 377-402. 
 
Haque, A. 2004. Psychology from Islamic Perspective: Contributions of early Muslim 

scholars and challenges to contemporary Muslim psychologists, in «Journal of 
Religion and Health» 43(4), 357-377.  

 
Haque, A., et al. 2016. Integrating Islamic Traditions in Modern Psychology: Research 

Trends in Last Ten Years, in «Journal of Muslim Mental Health» 10(1), 75-100. 
 
Haque, A. Rothman, A. 2021. Islamic Psychology around the globe. Cambridge: 

International Association of Islamic Psychology Publishing. 
 
Iqbal, N. Skinner, R. 2021. Islamic psychology: Emergence and current challenges, in 

«Archive for the Psychology of Religion», 43(1), 65–77. 
 
Jenkins, M. A.,  Azimullah, A. A. 2016. Positive Islamic Psychology. A Transcendent 

Model to Achieve Peace, Happiness and Success in the 21st Century. Kuala Lumpur: 
Excellent Ummah Development Association. 

 
Keshavarzi, H., Haque, A. 2013. Outlining a psychotherapy model for enhancing 

Muslim mental health within an Islamic context, in «International Journal for the 
Psychology of Religion», 23, 230–
249. https://doi.org/10.1080/10508619.2012.712000 

 



 
 

OCCHIALÌ	–	RIVISTA	SUL	MEDITERRANEO	ISLAMICO	(N.13/2023)	
	
	

 
ISSN 2532-6740 

46 

Keshavarzi, H., Khan, F. 2018. “Outlining a Case Illustration of Islamically-Integrated 
Psychology”, in York al-Karam, Carrie (a cura di) Islamically Integrated 
Psychotherapy, Karam, 175-207, Templeton Press  

 
Keshavarzi, H., Khan, F., Ali, B., Awaad, R. (a cura di), 2020, Applying Islamic 

principles to clinical mental health care: Introducing traditional Islamically 
integrated psychotherapy. New York: Routledge. 

 
Khattak, A. Z., Mustafa, R. 2022. Islamic Psychology in the view of Maulana Ashraf Ali 

Thanvi: A Literature Review, in «Al Misbah Research Journal», 2(4), 11-20. 
 
Lauzière, H. 2015. The making of Salafism: Islamic reform in the twentieth 

century (Vol. 31). New York: Columbia University Press. 
 
Long, W. 2014. Critical reflections on the Islamicisation of psychology in «Revelation 

and Science», 4(1), 14-19. 
 
Nagati, M. U. 1979. Al-Ḥadīth al-Nabawī wa ʿilm al-Nafs. Cairo: Dar Al-Shurūq. 
 
Nagati. M. U. 2001. Al-Qur’an wa ʿilm al-nafs. Cairo: Dar al-Shurūq 
 
Pasha-Zaidi, N. 2021. Indigenizing an Islamic Psychology, in «Psychology of Religion 

and Spirituality», 13(2), 194-203. 
 
Qutb, M., 1952. Al-Insān bayn al-maddiya wa-l-Islām. Dar al-Shurūq 
 
Qutb, M., 1952. Dirasāt fi al-nafs al-insaniyya. Dar al-Shurūq 
 
Rassool, G. H. 2015. Cultural competence in counseling the Muslim patient: 

Implications for mental health. Archives of psychiatric nursing, 29(5), 321-325. 
 
Rassool, G.H. 2021. Islamic Psychology: Human behaviour and experience from an 

Islamic perspective. New York: Routledge. 
 
Rothman, A., Coyle, A. 2018. Toward a Framework for Islamic Psychology and 

Psychotherapy: An Islamic Model of the Soul., in «Journal of Religion and Health», 
57(5), 1731-1744. 

 
Rothman, A., Ahmed, A., Awaad, R. 2022. The contributions and impact of Malik 

Badri: father of modern Islamic Psychology, in «American Journal of Islam and 
Society», 39(1-2), 190-213. 

 
Skinner, R. 2019. Traditions, Paradigms and Basic Concepts in Islamic Psychology, 

in «Journal of Religion and Health» 58, 1087–1094. https://doi.org/10.1007/s10943-
018-0595-1 

 
Von Grunebaum, G. E. 2017. Classical Islam. Piscataway, USA: Transaction 

Publishers. 


