OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.4/2019)

RECENSIONE

Alban Dobruna, “Tarikati Islam Halvet: te
Shqiptarét”, Botimeé istituti i historisé,

Prishtiné, 2017 (pp. 416)

Gianfranco Bria

Fk %

I libro di Alban Dobruna (Instituti Té Historisé ‘Ali Hadri’ Prishting)
rappresenta un lavoro inedito nel quadro degli studi islamici europei, che
raccoglie, riunisce e rielabora una pletora di fonti primarie e secondarie (p. 13),
per ricostruire la storia della tariga Halvetiyya (Halwatiyya in arabo) tra le
popolazioni  albanesi.  Questimponente  opera, pur  soffermandosi
prevalentemente sulle fonti in lingua albanese, propone un’attenta analisi
scientifica del fatto religioso, e non ¢ stata affatto inficiata da alcuni tipici
approccl ‘positivisti’ o ‘ateisti’ che caratterizzano, a volte, gli studi prodott
dall’accademica post-socialista nel sud-est europeo. Il rischio concreto sarebbe
stato, diversamente, di esaminare i ‘fenomeno halvet’ da una prospettiva
teleologicamente particolarista o anti-comunista che ne avesse esaltato gl
elementi identitari e sovra-razionali. In questo senso, il libro mantiene un
rigoroso metodo analitico che riscostruisce accuratamente la storia di una delle
piu importanti e diffuse confraternite dell’Impero ottomano, che ha contribuito,
indiscutibilmente, al radicamento dell’Islam ne1 territori balcanici (pp. 50-57).
Difatti, gli studi islamici nazionali e internazionali spesso sovradimensionano la
storia e la fenomenologia di un’altra grande fariga balcanica, cioe la Baktasiyya,
che ha, in un certo senso, ‘monopolizzato’ la dimensione pubblica e politica del
misticismo — non solo islamico — albanese (p. 11). Questa trattazione enfatica
deriva, prevalentemente, dal dinamismo delle élite baktasi albanesi di porsi come
principali referenti locali e nazionali dell’Islam balcanico non sunnita; d’altra
parte, essa nasce da un certa visione esotica di alcuni orientalisti che sono stati
maggiormente attratti dai bakiasi poiché etichettati come ‘eterodossi’, ‘bizzarri’
oppure ‘semi-cristiani’. Si dimentica, infatti, il ruolo apicale dei dervisci halvet: nei
processi di conversione e nella gestione dell’ortodossia sunnita — politicamente
declinata dalla Sublime Porta — tra 1l XVI e 1l XVII secolo, nei Balcani. Per
questo motivo, la prima parte del libro di Dobruna — dopo una breve trattazione
sul Sufismo — descrive 1 principi dottrinali e rituali della Halvetiyya, delineandone 1

138



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.4/2019)

caratteri peculiari come, ad esempio, la pratica dell'isolamento in cella (halvet in
turco; halwa in arabo), da cui la stessa fariga prende il nome, oppure I'insieme di
celebrazioni che connotano tipicamente la religiosita sufi net Balcani: il digiuno
decadale del matem nei primi dieci giorni di muharram ( @s@ra) per commemorare
i1l martirio di Husayn, oppure la festa del nevruz che ricorda la nascita di ‘Ali ibn
Abi Talib 1l 22 marzo di ogni anno (pp. 21-33). In questa disamina, I’autore non
s1 dimentica di menzionare cronologicamente 1 personaggi che hanno contribuito
alla formazione del credo halveti, tra cui spicca, certamente, ‘Umar, Yahya
Sirvani — a volte sottovalutato dagli studi islamici occidentali — che ¢ ritenuto il
veritabile fondatore della fariga e discepolo (halifa) di Zahir al-Din ‘Umar al-
Halwati (m.1387), formalmente, riconosciuto quale primo pir della stessa.

La parte centrale del libro propone una trattazione ‘transnazionale’ della
Halvetiyya, considerando storicamente la sua diffusione tra 1 popoli albanofoni di
Albania, Kosovo, Macedonia e Montenegro, e seguendo l'idea, non priva di
qualche rimando ideologico, della ‘Grande Albania’. In questo modo, egli delinea
la natura coevolvente e relazionale delle sufismo che si diffonde tra le genti e si
radica nel territorio per formare delle reti di persone, libri, opere e sapere in
costante circolazione. In tal senso, 1l volume considera 1 diversi fattori sociali,
economici e politici che hanno contribuito a favorire la diffusione della
confraternita, senza, tuttavia, speculare sulla presunta natura strumentale dei
fenomeni di conversione (p. 69). Per fare cio, Dobruna spiega attentamente la
funzione delle tekke (in albanese lege; in arabo rbat, zawiya o hanaqa) sul territorio,
in quanto luogo di riunione e di redistribuzione di risorse materiali e umane,
dove le persone potevano trovare alloggio, riparo oppure sostegno spirituale. Il
maestro, lo Sapkh (in albanese Sheh), rappresentava il catalizzatore di queste
attivita, in quanto persona capace di guidare 1 discepoli nel loro percorso
1niziatico, di sostenere 1 bisognosi e di offrire dei servizi alle popolazioni locali
(p-36). Cosi facendo, I'autore tratta la diffusione della fariga in epoca ottomana,
usando le catene di discendenza (silsila) quale strumento d’indagine utile a
delineare la ‘microstoria’ di ciascuna comunita. Osserviamo, in questo modo, il
solido legame dei capi sufi halveti con 1 Sultano durante le politiche di
‘sunnizzazione’ del XVII secolo — certamente i momento di maggiore
espansione — fino alla disgregazione ottomana nel XIX, quando 1 vertici della
confraternita dovettero abbandonare la dimensione imperiale per adottarne una
nuova, quella nazionale. In questo nuovo quadro, la Halvetiyya perse parte del
suo potere politico in quanto ‘campioni del sunnismo’, ma preservo la propria
presenza numerica sul territorio, rimanendo una delle confraternite piu
importante dei Balcani. Tuttavia, le politiche di razionalizzazione dei moderni
stati nazione agli inizi del XX secolo imposero la sussunzione di modelli di
governance e di gestione amministrativa che cambiarono notevolmente la
gestione delle tekke, dei beni e le investiture dei nuovi Sheikh, vedi 1 tre Rongres:
Alevian né Shqipér: (‘Congressit Aleviani in Albania’, pp. 236-271). L’avvento dei
partitt comunisti nel secondo dopoguerra gravo ulteriormente l’egida del
controllo statale sulle confraternite, in maniera estrema in Albania quando nel

139



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.4/2019)

1967 Enver Hoxha (m . 1985) aboli tutti 1 culti religiosi, mentre in ex-Jugoslavia,

Josip Broz Tito (m. 1980) contrasto la loro legittimazione pubblica e
parallelamente coopto alcuni dervisci nell’apparato statale.

Nella parte finale, il volume tratta la rinascita delle confraternite nel periodo
post-socialista, quando le trasformazioni sociali ed economiche del periodo
comunista st sono intrecciate con quelle del turbo-capitalismo e della turbo-
globalizzazione. Cio ha proiettato la confraternita in un contesto rinnovato
laddove 1 moderni mezzi di trasporto e di comunicazione (internet, social
networks) hanno favorito il confronto interattivo con nuovi attori (Fetullancis,
Wahabbiti, Pasdaran) e reti religiose (Aleviti, neo-imperialismo turco, jthadismo
militante) che stanno tuttora ridefinendo gli elementi dottrinali e rituali falvet:.

Questo mirabile lavoro delinea, cosi, le storie e le vicissitudini di maestri sufi e
di dervisci che hanno vissuto tra Albania, Kosovo, Macedonia e Montenegro
prima e dopo l'avvento degli stati-nazione, mostrando ’adattabilita delle
confraternite anche negli apparati burocratici moderni. Tuttavia questa enfasi
sulle dimensioni locali e relazionali rischia di sottovalutare il peso delle singole
esperienze nazionali che hanno inciso differentemente sulla storia del sufismo
(vedi la differenza tra socialismo albanese e jugoslavo). Infine, l'assenza di
riferimenti bibliografici internazionali ridimensiona la portata scientifica del
lavoro, che, in ogni caso, rappresenta un ottimo affresco, vero e proprio punto di
riferimento, della Halvetyya tra gli albanesi.

L°’AUTORE

Gianfranco Bria ¢ dottore di ricerca presso I'Ecoles des Hautes Etudes en
Sciences Sociales e 'Universita della Calabria. Si occupa di storia e antropologia
dell’Islam balcanico.

E-mail: gianfranco.bria@gmail.com




