OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

"Per il Tempo!"
Uno Zeitbegriff islamico

Francesca Bocca

Abstract: We aim at introducing a new discourse in the Islamic view of time, employing the
tools outlined in Martin Heidegger’s: "The Concept of Time". While in his treatise he starts
with a brief remark concerning the role of theology in the study of time, proceeding to the
philosophical essentials for a comprehension of time, the present article will start by delineating
a philosophical Qur’anic framework, and then delve in some key theological aspects.
Philosophically, the two occurrences of the word "time" (dafr) in the Quran will be analyzed, in
light of the connection between time and knowledge, as well as the one between time and death.
Theologically, the relationship between time and eternity as well as the value of time will be
examined.

Finally, the new framework will be put to test with a short analysis of the Quranic chapter 103
("By Time!"), where theology and philosophy will be brought together.

Keywords: Zecitbegriff — Concept of Time — Islamic Theology — Heidegger — Commentary
Parole chiave: Zeitbegrifl — Concetto di tempo — Teologia islamica — Heidegger — Esegesi

skeesk

INTRODUZIONE

Il tempo, categoria essenziale dell’agire umano nella filosofia occidentale,
procede nella discussione islamica su linee stabilite in eta medievale.! Questa
concezione del tempo ¢ gia stata descritta (Bowering, 1997), ¢ nostra intenzione
invece analizzare da un punto di vista filosofico il concetto di tempo nell’Islam,
servendoci da un lato della "scienza preliminare" delineata da Martin Heidegger
in "Der Begriff der Zeit" (Heidegger, 1989)> e dall’altro delle fonti primarie
dell’Islam, cio¢ Corano? e Sunna*.

I Due eccezioni significative sono Muhammad Igbal, che tenta di inglobare il pensiero di Bergson in una
piu ampia visione teleologica (cfr. S.A. Vahid, Introduction to Igbal, The Poet and his Message,
Allahabad, 1946) ¢ Henri Corbin, che elabora sul concetto sciita di circolarita del tempo (cfr. Henry
Corbin, Tempo ciclico e gnosi ismailita, Mimesis, 2013)

21 riferimenti al testo (da qui in avanti C.d.T.) verranno forniti secondo la versione italiana a cura di
Franco Volpi, edita da Adelphi (Martin Heidegger, 11 Concetto di Tempo, Adelphi Edizioni, 1998),
occasionalmente ci riferiremo alla terminologia dall’originale tedesco presente in bibliografia.

3



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

La trattazione seguira ’ordine opposto rispetto a quello scelto da Heidegger:
sara prima filosofica e in seguito teologica. Per quanto riguarda l’aspetto
filosofico, individueremo 1nizialmente la terminologia coranica e le sue
occorrenze, per pol analizzare la relazione tra tempo e conoscenza, giungendo
infine al tempo vissuto come consapevolezza della morte, cioe «possibilita
d’essere estremax».

Nonostante Heidegger dichiari all'inizio della sua conferenza la sua intenzione
di escludere la dimensione teologica®, molti degli aspetti filosofici analizzati sono
in effetti necessari e preliminari per una discussione teologica del tempo.
Discussione che, nel nostro caso, non seguira un approccio storico, quanto invece
le brevi indicazioni delineate da Heidegger nell’introduzione alla sua conferenza,
cioe c1 concentreremo sul valore del tempo, sul suo «rapporto con I’eternita»’.

I concetti identificati nella teologia e filosofia del tempo verranno utilizzati per
elaborare un breve commento del capitolo 103 ("Il Tempo"), come esempio di
applicazione della "scienza preliminare" Heideggeriana a un’esegesi filosofica del
Corano®.

LE DIMENSIONI DEL TEMPO

All'inizio del suo discorso?, Heidegger delinea una distinzione tra tempo
scientifico e tempo soggettivo, criticandoli entrambi (Bartels, 2011). Certo, il
tempo ¢ sempre aristotelicamente «cio in cui st svolgono gli eventi»!?, ma nel
pensiero dell'uomo esistono due dimensioni: il tempo della scienza di Newton e
Galileo, e quello dell’interiorita di Agostino.

In una prospettiva coranica non esiste una dicotomia terminologica analoga,
anche se certamente nella teologia islamica successiva si possono identificare due
tendenze opposte: quella di un’analisi dei legami di causa-effetto della storia di
ibn-Khaldun (Dhaouadi, 2006), cio¢ 1l «tempo della natura e del mondo»!!, e
quella di un ragionamento atemporale ed universale rappresentato da al-Ghazali,
che tuttavia si rifiuta di collocare il tempo nell'interiorita, preferendo invece
discuterne 1l valore in relazione all’Eterno (al-Ghazali, 2010).

3 Per la traduzione, ci riferiremo a: "il Corano", a cura di Hamza Piccardo, Newton, 2015. Le citazioni
Coraniche saranno semplicemente riportate con capitolo e versetto secondo ’ordine standard.

* La ricerca degli ahadith ¢ stata compiuta con gli originali arabi; la traduzione ¢ dell’autrice. In una nota
a pi¢ pagina ¢ indicata la raccolta originale ¢ il numero della narrazione della versione araba. Solo
ahadith classificate come sahih o hasan da al-Albani sono state utilizzate.

5C.d.T.p.35

6C.dT. p.24

7C.d.T. p.24

8La via di un’esegesi filosofica del Corano, sebbene poco percorsa nel pensiero contemporaneco, ¢
naturale erede del concetto di tafstr bi al-ra’7, che include opere come commento Mafatih al-Ghayb di Fakhr
al-Din al-Razl.

9C.dT. p.25

10 Secondo la definizione di Aristotele nella Fisica, IV, 11, 219 a sgg, citata da Heidegger, p.27

1 C.dT. p. 25

qM



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

Suggerisco che questa dicotomia abbia pit a che fare con le naturali
inclinazioni del pensiero storiografico e teologico che con una distinzione a livello
coranico; idea che si rispecchia nell’approccio scelto da Heidegger, che, dopo
aver brevemente introdotto la dicotomia, la supera nel resto della trattazione.

IL TEMPO NEL CORANO

Nel Corano, il concetto di tempo ¢ espresso con la parola dahr, della quale si
trovano due occorrenze: la prima in sura al-jathia: «’Non c’¢ che questa vita
terrena: viviamo e moriamo; quello che ci uccide ¢ il tempo (dahr) che passa’.
Invece non possiedono nessuna scienza, non fanno altro che illazioni.»!? e la
seconda in sura al-Insan: «Non ¢ forse trascorso un lasso di tempo (hin min ad-dahr)
in cul 'uvomo non sia stato una creatura degna di menzione?»!3.

E possibile gia identificare quindi, a livello Coranico, due idee fondamentali:
(1) la relazione tra tempo e morte e (2) 'impossibilita per I'uvomo di ottenere una
conoscenza completa del tempo.

(1) Il legame tra tempo e morte, come «possibilita d’essere estrema»!4, ¢
presente in tutta la produzione Heideggeriana. Anche nelle fonti islamiche, la
morte ¢ spesso menzionata nel contesto di un incoraggiamento a vivere il proprio
tempo in maniera consapevole (Heidegger direbbe "autentica"), poiché «essa
demolisce ogni pretesa di fare eccezione»!®, la consapevolezza della morte
motiva 'uomo a trattare 1 tempo «in quanto ogni volta mio»!6. Questa
consapevolezza, in un’ottica islamica, ha un duplice significato: la morte ¢
certamente la fine dell’esistenza terrena, ma anche I'inizio di quella Eterna, della
quale la prima determina la qualita. Quest’ultima accezione sara esaminata nella
seconda parte dell’articolo, quando dalla filosofia passeremo alla teologia del
tempo e quindi al suo valore.

(1a) Ritornando alla morte come fine della vita, Heidegger osserva che anche
quando I'nvomo non si sforza consciamente di ricordare la morte, ¢ come se
rimanesse una certezza implicita. «L’esserci, sempre nell’essere di volta in volta
dell’ogni volta mio, sa della sua morte, e lo sa anche quando non ne vuole sapere
niente»!” (Romer, 2010). Questo concetto ¢ pienamente condiviso in un’ottica
coranica, infatti si legge: «Quando poi s1 presenta la morte a uno di loro, egl
dice: ‘Mio Signore! Fatemi ritornare! Che 10 possa fare il bene che ho omesso’.

12 Corano 45:24
13 Corano 76:1
4 C.d.T.p.35
15 C.d.T. p.49
16 C.d. T. p.50
17C.d.T. p.37



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

No! Non ¢ altro che la [vana] parola che [egli] pronuncia e dietro di loro sara
eretta una barriera fino al Giorno della Resurrezione.»!®

Infatti, se 'vomo potesse veramente essere dimentico della morte, sarebbe
ingiusto 1l rifiuto divino di concedergli I'occasione di compiere le azioni con la
consapevolezza della sua finitudine. La preghiera dell’ingiusto ¢ infatti un "vana
parola", alla quale non corrisponde un’effettiva volonta. Nessun uomo quindi
puo eludere I'unica certezza, cio¢ quella della morte che mette fine al tempo
terrestre, al massimo puo scegliere di distrarsi da questa certezza, dire «lo so, ma
non ci penso» 9.

(Ib) Nell’analisi Heideggeriana vi ¢ un ulteriore elemento a legare tempo e
morte: 1 compimento. «Nel mio esistere, infatti, 10 sono sempre "ancora in
cammino". Rimane sempre qualcosa che non ¢ ancora arrivato alla fine»?0.
Questo concetto ricorda il famoso /fadith della raccolta dei Quaranta di an-
Nawawi: «Si1 nel mondo come se fossi uno straniero o un viandante |[...] Prendi
dalla tua salute prima della malattia, e dalla tua vita prima della morte»?!.
L’essere in cammino puo essere interpretato in due modi: da un lato non ¢
possibile recuperare il tempo perso per arrivare alla meta, dall’altro finché il
viaggio continua c’¢ la possibilita di cambiare la direzione del cammino.
Entrambi questi aspetti devono coesistere, in un’ottica islamica, per generare due
degli stati d’animo fondamentali per la vita del credente: il timore e la speranza??.

(1c) Non ¢ paradossale impiegare il proprio tempo per riflettere sulla morte,
infatti: «l precorrimento (Vorlauf), in quanto mette Pesserci di fronte alla sua
possibilita estrema, ¢ I'atto fondamentale dell’interpretazione dell’esserci.»?? In
parole islamiche, il ricordo della morte permette all’'uomo un vivere piu autentico
in quanto gl evita la distrazione dei piaceri terreni. La Sunan Ibn Maah riporta la
narrazione: «Ricordatevi frequentemente di colei che interrompe 1 piaceri.»?*

Lo scopo della consapevolezza della morte non ¢ quello di raggiungere
I'indifferenza dal mondo, quanto proprio di vivere il tempo come esso deve essere
vissuto; per tornare alla terminologia Heideggeriana, la consapevolezza della

morte (Sein zum Tode) ¢ condizione necessaria perché la vita sia autentica
(Authentisch leben) (Karfikova, 2012).

(2) La retorica Coranica (al-balagha) spesso invita I'uvomo a riflettere sulla
pochezza della propria conoscenza; il versetto in questione si inserisce in questo
contesto. E interessante fare un parallelo tra 'ignoranza che I'uomo ha del tempo
e quella che ha del proprio sé. Il versetto in questione si trova in Sira al’lsra’, dove

18 Corano 23:99-10, vedi anche Corano 63:9-11

19°C.d.T. p.38

20 C.d.T. p.36

21 Hadith numero 40 della raccolta di an-Nawawi, riportata da Bukhari, sahih per al-Alban1

22 Ci riferiamo ai "pilastri dell’ibada", che sarebbero tre: oltre a timore ¢ speranza sarebbe anche
necessario I'amore (cfr. Abdul-Wahhab, M. "Some of the benefits of Surat al-Fatiha" commented by
Shaykh Saalih al-Fawzan, Troid, 2009)

2 C.d.T. p.39

24+ Sunan 1ibn-Majah numero 4258, sahih per al-Albani

46



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

¢ scritto: «11 interrogheranno a proposito del nafs. Rispondi: ‘Il nafs procede
dall’ordine del mio Signore e non avete ricevuto che ben poca scienza [a
riguardo]’» (17:83). Il termine nafs ¢ stato lasciato in arabo, perché la traduzione
con "Spirito" proposta da Piccardo non ¢ completa; infatti questa parola puo
significare anche 1l S¢é, 'anima, la psiche, la ragione (Deuraseh, 2005). Esiste
anche una lunga tradizione teosofica della comprensione del termine nafs, che
propone una categorizzazione in livelli nel percorso ascetico del tasawwuf
(Schimmel, 2015), ma questa accezione ¢ meno connessa al concetto di tempo.

(2a) Ritornando quindi all’idea di s¢ come qualcosa del quale sfugge la
completa conoscenza, possiamo cogliere il parallelo con 1l versetto in sura al-
Jatha: anche qui I'nvomo viene messo di fronte all'inconoscibilita del tempo. Sé e
tempo, quindi, come elementi la cul conoscenza per I'uvomo non ¢ istintiva, ma
necessita del lavoro di riflessione (fafakkur) delineato nel Corano (cfr. 3:191, 7:184,
10:24 e 16:44). Arriva a lumeggiare, in questa schematizzazione, il legame tra
Pesserci e la temporalita. Connessione, questa, ben delineata da Heidegger: «E il
mio "sentirmi" che misuro, ripeto, quando misuro il tempo.»%>

(2b) Il secondo modo 1n cui si puo interpretare 1l versetto ¢ riflettendo sul fatto
che prima della propria esistenza 'uomo non possieda un concetto di tempo.
Nella teologia islamica, esiste un ambito della conoscenza che ¢ prerogativa
divina, chiamata al- %m al-ghaitb (ovvero il sapere di cio che ¢ nascosto), che Dio
puo scegliere di tenere per sé o di dispensare tramite rivelazione o ispirazione.

Ognuno di noi, infatti, si trova a prendere coscienza del proprio essere
"gettato" nel mondo, senza avere consapevolezza della propria origine remota e
anzi ignorando 1l proprio stesso stato, portando allo spaesamento che Heidegger
appunto definisce Geworfenheit. Appunto perché la completa ignoranza del tempo
prima della presa di coscienza dell'individuo non sia causa di spaesamento, Dio
puo scegliere di rivelare qualche elemento dell”iim al-ghaib; questa ¢ una chiave di
lettura del contenuto mitologico ?6 del Corano radicalmente nuova: non
un’informazione storica, ma una misericordia per mettere I'uomo nello stato
spirituale migliore per la riflessione. Il tempo anteriore alla nostra presa di
coscienza quindi ¢ assente dall’esperienza soggettiva, ma puo essere conosciuto
parzialmente tramite il contenuto rivelato nel Corano, e solo nella quantita e
qualita che la saggezza Divina reputa appropriate. Heidegger scrive che «una
volta che il tempo ¢ definito come tempo cronometrico, non c’¢ piu speranza di
arrivare al suo senso originario»?’, ed ¢ fondamentale notare che nella rivelazione
Coranica, quando il tempo prima dell’avvento dell'uomo viene descritto, non ¢
mai come sequenza temporale, quanto invece tramite descrizione di avvenimenti,
cambiamenti e tappe.

2 C.d. T. p.30

26 Laddove il termine "mitologico" venga inteso nella lingua corrente come un contenuto di carattere
fantastico, uno dei significati attribuiti nell’antropologia ¢ quello di «storia che definisce la visione del
mondo di una cultura» (da Grassie, W. (1998) "Science as Epic? Can the modern evolutionary cosmology
be a mythical story of our time?". Science & Spirit. 9 (1), p.)

27 C.d.T. p. 46

47



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

DALLA FILOSOFIA ALLA TEOLOGIA

Finora, abbiamo analizzato la concezione di tempo nell’Islam da un punto di
vista puramente filosofico; riteniamo tuttavia che questa sia solamente una
premessa a quella che ¢ la vera analisi del tempo, quella teologica. La stessa
lezione "Der Begrift der Zeit", avvenne di fronte ad un pubblico di teologi, ai
quali Heidegger ricordo: «Il tempo non potrebbe non rimanere nell’aporia fino a
quando non sapra di Dio, fino a quando non sapra domandare di Lui.»?® Questa
constatazione viene fatta da Heidegger all’inizio del suo discorso, ed ¢ da questa
che si discosta nella successiva trattazione del tempo. Per noi, invece, il percorso
sara a ritroso. Dopo aver delineato un concetto di tempo e la sua relazione con
Iesserci, ci dedicheremo ora al valore del tempo, a quella dimensione della
temporalita dove ’esserci domanda di Lui.

Questo percorso si colloca proprio nell’intenzione di Heidegger di fondare una
"Scienza Preliminare" (Vorwissenschafl) che partisse dal piano teorico-astratto a
quello pratico-morale (Alawa, 2017).

IL VALORE DEL TEMPO

Il ruolo della teologia nello studio del tempo ¢ in primo luogo trattare «del suo
essere temporale nel suo rapporto con l’eternita»??; sara nostra intenzione
analizzare questa idea secondo diverse accezioni: (1) la differenza qualitativa tra
tempo umano e tempo divino, (2) il valore del tempo (2a) sia per quanto concerne
il rapporto con la cronologia che (2b) 'importanza delle azioni compiute con
coscienza dell’eterno e (3) la differenza teologica tra il tempo per Agostino e
quello derivato dai due punti precedenti.

(1) Dio annumera, tra 1 suoi Bellissimi Nomi, a/-Haiz (11 Vivente), as-Samad
(I’Assoluto, I'Eterno), al-Awwal (il Primo), al-Akhir (1’Ultimo) e al-Bagz (I’Eterno)
(Burrel & Daher, 1992). Quindi ben cinque delle novantanove caratteristiche -
quelle essenziali per il dhikr, 1l ricordo di Dio secondo la tradizione spirituale
musulmana - hanno a che fare con il tempo, come a voler sottolineare che la
differenza tra il tempo divino e quello umano non sia questione di un solo fattore,
quanto invece sia completamente altro, e abbisogni percio di essere spiegata.

(1a) In particolare vorrei soffermarmi su un aspetto del tempo divino, quello
dell’eternita. Da un punto di vista islamico solo Dio ¢ eterno, e affermare
Peternita di qualunque altra cosa al di fuori di Lui equivarrebbe ad individuarne
un’ipostasi, portando in ultima analisi al politeismo. Per capire quanto il tempo di
Dio sia "altro" da quello della sua creazione, possiamo prendere in esame un
esempio storico, quello della controversia sull’eternita del Corano. Laddove la

2% C.d.T. p. 23
2 C.d.T. p. 24

48



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

maggioranza della teologia sunnita (piu propriamente %m al-kalam) ha affermato
senza esitazioni che il Corano, essendo parola di Dio, sia eterno, un gruppo
significativo di teologi di orientamento razionalista (noti come al-mu tazila) ha
fortemente rifiutato questo dogma, sostenendo appunto che descrivere il Corano
come eterno fosse nientemeno che idolatria (shuk). (Campanini, 2012)

E interessante notare come anche la terminologia utilizzata per descrivere il
Corano anche dagli stessi propositori della sua eternita sia differente da quella
impiegata per descrivere Dio: il Corano eterno ¢ infatti al-Qur'an al-Qadim e mai
al-Qur’an al-Bagi. 11 termine gadim infatti ¢ anche utilizzato per descrivere
qualcosa di vecchio o antico, mentre bagi nella sua stessa radice ha una
connotazione di permanenza. L’eternita di Dio rimane quindi totalmente Sua,
anche lessicalmente.

(1b) L’unicita del tempo divino ¢ anche tale per un altro aspetto evidenziato da
Heidegger: quello della sua relazione con il mutamento. “Il mutamento ¢ nel
tempo”3Y, ma se Dio ¢ il Primo e I’'Ultimo, Colui che permane prima dell’inizio
del tempo e dopo la sua fine, puo egli essere soggetto ad alcun cambiamento? La
risposta della maggioranza della teologia ¢ un secco: “no”. Dio non puo cambiare
idea, punto sul quale c’¢ la quasi totale unanimita. Una questione teologica legata
al rapporto tra Dio e mutamento ¢ quella delle sue caratteristiche: sappiamo
infatti che Dio ¢ il Creatore (al-Rhalg), ma poteva egli esserlo prima di aver
compiuto la creazione? La soluzione del credo ortodosso (di forma ‘asharita) a
questo spinoso problema ¢ quella di mantenere che Dio fosse tanto Creatore
prima quanto dopo la Creazione, e che il Creato non I’abbia influenzato in alcun
modo.

(2a) La seconda questione legata al tempo ¢ senza dubbio il valore che esso
acquista in una prospettiva teleologica. Il tempo della scienza, suddivisibile in
periodi di identica durata, non si occupa della dimensione cairologica. Nell’Islam,
invece, 1l tempo ¢ sempre quello dell’azione e della possibilita. Come abbiamo gia
accennato’!, gli avvenimenti della Storia, nel Corano, non vengono mai illustrati
per la loro valenza cronologica, quanto invece per il loro valore. Quello che molti
orientalisti videro come prova dell’inautenticita del Corano, ovvero il mancato
rispetto della sequenza cronologica degli eventi, ¢ in realta conseguenza della
visione Coranica del tempo analizzata finora.

(2b) La preoccupazione per il valore del tempo non riguarda pero solo le
Scritture, ¢ un concetto che pervade 'intera vita del credente. Per capire questo
concetto ¢ possibile partire da uno degli ahadith piu famosi, scelto appunto da an-
Nawaw1 per aprire la sua famosa collezione dei Quaranta Hadith: «Certamente,
le azioni vengono giudicate secondo le intenzioni, e certamente ognuno avra cio
che si era prefissato.»3? L'interpretazione tradizionale di questa narrazione si

30 C.d.T. p. 27
31 vedi punto 2b della sezione "Analisi del tempo nel Corano"
32 Hadith numero 1 della raccolta di an-Nawawi, riportata da Bukhari, sahth per al-Albani

49



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

concentra sull'importanza di sforzarsi coscientemente di mantenere
un’intenzione retta prima e durante ogni azione, ma ritengo sia possibile anche
un’interpretazione che assegna valore al tempo. Infatti lo stesso lasso di tempo,
impiegato nello stesso modo come misurabile scientificamente o come osservabile
dall’esterno, puo avere conseguenze diametralmente opposte a seconda
dell’'intenzione. Il tempo quindi non ¢ omogeneo, ma il valore di ogni istante ¢
responsabilita individuale del credente, soggetto a alti e bassi come la fede che
"aumenta e diminuisce"33. Prova conclusiva della non linearita e inomogeneita
del valore del tempo nella prospettiva islamica ¢ il hadith: «Quando un uomo
muore, le sue azioni giungono al termine, eccetto ’elemosina ricorrente, la
conoscenza benefica, o un discendente virtuoso che preghi per lui.»3* Questa
narrazione sembra provare che addirittura il valore del tempo speso in vita possa
superare la morte, sgretolando la barriera ultima che conclude le azioni.

d) Certo, 1l tempo nell’Islam non ¢ quello omogeneo e lineare della scienza,
ma vogliamo precisare anche che non ¢ nemmeno quello della soggettivita
descritto in Agostino. Nella teologia islamica, il tempo ha valore solo se ¢
coscienza di Dio (perché ¢ questa coscienza che determina I'intenzione), non
quindi un "sentirsi" Agostiniano, quanto un "sentirLo". Questa ¢ la nostra
interpretazione di quanto scrive Heidegger: «l tempo non potrebbe non
rimanere nell’aporia fino a quando non sapra di Dio»3>; come infatti egli cerca di
oltrepassare la dicotomia tra tempo della scienza e della soggettivita, abbiamo
cercato di dimostrare che il concetto di valore del tempo nell’Islam faccia lo
stesso, grazie ai concetti di intenzione, di valore e di tempo divino che abbiamo
analizzato in questo capitolo.

IL CAPITOLO DEL TEMPO (SURA 103)

Come esempio di applicazione del tentativo di analisi filosofica del tempo e di
identificazione di temi ricorrenti nella teologia, analizzeremo ora il breve capitolo
del Corano: "il Tempo". Analizzeremo, e non commenteremo, perché il lavoro
qui presentato intende essere un’integrazione alla scienza dell’esegesi classica ( 7/m
al-tafsir) e non una sua sostituzione o riforma. Per questo motivo, risultera piu
semplice comprendere la nostra analisi leggendola come una nota a margine ad
un commento tradizionale, come quello di Ibn Kathir3¢ o del Tafsor al-Falalain®’,

33 Per maggiore contestualizzazione della controversia tra fede stabile e sottoposta a cambiamenti, vedi il
volume Majmoo’ Fataawa wa Rasaa’il Fadeelat di Muhammad ibn Saalih al-’Uthaymeen, vol. 1, p. 49

3+ dalla collezione Riyad as-Salihin, libro 13, hadith 8

35 C.d.T. p.23

36 I’edizione di riferimento (da qui in avanti T.K.) ¢ quella bilingue edita da Darussalam (2003) con il
titolo "Tafsir ibn Kathir (Abridged)", in 10 volumi. II commento di Sura al-Asr si trova nel decimo
volume

37 Ci riferiremo alla traduzione italiana dell’opera (usando la sigla T.J.), con il titolo di "Esegesi del
Corano", di Jalal ad-Din al-Mabhalli e Jalal ad-Din as-Suyuti, a cura di Paolo Gonzaga, IISI editore (2017)

50



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

ai quale ci riferiremo per la comprensione. Il capitolo non ¢ stato scelto per la sua
attinenza lessicale al tema trattato, quanto per la sua importanza a livello
dottrinale: «se la gente riflettesse su questo capitolo, sarebbe sufficiente per loro»38,
scrisse 1 7mam as-Shaf', ed ¢ proprio questo lavoro di riflessione che vogliamo proporre.
Il testo, in traduzione, ¢: «Per il Tempo (al- Asr)! (1) Invero 'uomo ¢ in perdita
(2) eccetto coloro che credono e compiono 1 bene, vicendevolmente si
raccomandano la verita e vicendevolmente si raccomandano la pazienza. (3)»

(1) Il primo versetto ¢ una breve formula di giuramento; la parola Asr puo
avere 1l significato di tempo, di periodo della giornata tra il mezzogiorno ed il
tramonto, o di preghiera prescritta.?? La funzione dei giuramenti nel Corano non
¢ solamente retorica, ma materia di riflessione per il credente: un voto per il
tempo enfatizza il ruolo di Dio come padrone del tempo e 'ignoranza dell'uomo
a tale riguardo.*’ Il giuramento iniziale quindi mette 'uomo nella posizione di
riflessione, di consapevolezza della propria impotenza e infine di ascolto attento.

(2) Segue, lapidario, il secondo versetto. Il tempo ¢ denaro, scriveva Bacone,
ma la consapevolezza della preziosita del tempo non era sfuggita ai teologi
medievali del mondo islamico. Al-Ghazali esortava cosi gli studenti: «Il tuo
tempo ¢ la tua vita, e la tua vita ¢ il tuo capitale».*! E proprio la certezza di poter
disporre del proprio tempo per farne guadagno che questo versetto va a scalfire:
I'uvomo pensa di amministrare il proprio tempo, invece si ritrova in perdita. Ed
essendo 1 tempo, come nota Heidegger, irreversibile*?, leffetto di questa
affermazione ¢ destabilizzante. La reazione del lettore ¢ quella di proiettarsi nel
futuro, appunto «fenomeno fondamentale del tempo»*3 e aprirsi alla domanda:
c’¢ qualcosa che non sia perdita?

(3) Risponde 1l terzo e ultimo versetto. Proprio come la testimonianza di fede
islamica parte da una negazione (/@ ilah), sgombrando 1l campo per costruire la
visione teocentrica essenziale (i/la Allah), in questa sira si parte dalla dichiarazione
della vanita del tempo  toto, per procedere poi con la rivelazione dell’eccezione:
ci0 che perdita non e.

(3a) Il primo aspetto da notare, in luce dell’analisi compiuta nei capitoli
precedenti, ¢ che 1l tempo non perso non ¢ solo conoscere, ma agire. Ricordiamo
a tale proposito che in Heidegger il tempo ({ei) non si riduce né a quello
oggettivo della scienza (Naturzeit), né quello soggettivo della coscienza

38 Riportato, senza fonte, in T.K. p. 583

39T .J. p.1069

10 Per un’analisi delle formule di giuramento contenute nel corano, si veda: Badr al-Din "Abd Allah
Muhammad Ibn Bahadur al Zarkashi, Al-Burhan fi *Ulam al-Qur’an

41 al-Ghazali, The Beginnings of Guidance (Bidayat al-Hidaya), White Thread Press (2010) p.23

2C.dT. p. 45

8 C.dT. p.40

51



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

(Befindlichkeit), piuttosto ¢ «modalita dell’esserci dell’essere»**, maniera nella quale
I’esserci non solo conosce, ma «sceglie di esistere nel mondo».*> Risuona in
questo pensiero cosi orientato all’agire il detto di “Umar ibn al-Khattab: «Non
rimandate 1l lavoro di oggi, evitate che il lavoro si accumuli o non realizzerete 1
vostri scopi»*6. Il tempo utile, in un’ottica islamica, non va pero percepito come
un “primato dell’azione” ante litteram, il primato sia in termini di valore che di
causa-effetto rimane la fede. La formula «coloro che credono e che compiono il
bene» ¢ tra le piu ripetute nel Corano*’, ed ¢ questa combinazione che apre la
possibilita del tempo utile. Credere e compiere, in quest’ottica, risuona nel
pensare ed agire dalla concezione cairologica del tempo in Heidegger*®.

(3b) Tornando alle quattro modalita del "tempo utile" menzionate nell’'ultimo
versetto, rivolgiamoci ora alle ultime due: raccomandazione al bene e alla
pazienza. Opportunita realizzabili esclusivamente 1in una dimensione
comunitaria. «Colui che consiglia il bene ottiene una ricompensa simile a colu
che lo compie», ¢ riportato negli Ahadith*, fornendo un’eccellente spiegazione del
versetto. Tornando al concetto di tempo, 'importanza della dimensione sociale ¢
espressa  da Heidegger con 1 concetto di “essere-l'uno-con-I’altro”
(Mteinandersein).>® Questo esistere insieme non ¢ solo la casualita di una prossimita
geografica o l'organizzazione di un ordine sociale, ma ricorda il concetto di
comunita presente nella tradizione islamica con il termine Umma: «un avere qui
con altr1 lo stesso mondo, un incontrarsi I'un I’altro, un essere ’'uno con I’altro nel
modo dell’essere-I'uno-per-I’altro»’!.

(3¢) L’ultimo aspetto riguarda la modalita di questo essere in comunita: «ll
modo fondamentale [...] dell’avere qui il mondo I'uno con laltro, ¢ 1l parlare».>?
Questo modo d’intendere il valore della parola nel tempo spiega il ruolo
assegnato agli insegnanti nell’Islam: «I sapienti sono gli eredi dei profeti». Il
sapiente infatti, ¢ incarnazione del tempo ben speso: il suo insegnamento ¢ nvito
al bene, una delle tre azioni le cui ricompense trascendono la morte di chi le
compie’3. Nel lessico Heideggeriano il discorso (Rede) si oppone alla chiacchiera
(Gerede) (Wrathall, 1999), cioe all’'uso superficiale del linguaggio; allo stesso modo
le esortazioni in questo versetto (lauasai) st oppongono al vaniloquio (laghii), che
rende le opere vane®* e che sara assente in Paradiso™.

# C.d.T. p. 31

®C.d.T. p. 32

16 dal libro Manaqib Ameer al-Mu’mineen di Ibn al Jawzi, p.129

47 cfr. 84:25, 95:6, 5:9 e 31.8, come esempio indicativo dei diversi contesti nei quali questa formula ¢
inserita

#C.d.T.p. 35

49 traduzione dell’autrice della narrazione da Sahih Muslim, Volume 8, Libro 75, Numero398

%0 C.d.T. p.32

1 C.d.T. p.32

2 C.d.T. p.32

33 vedi il hadith al quale ci siamo riferiti nella sezione "il valore del tempo" al punto b: «Quando un uomo
muore, le sue azioni giungono al termine, eccetto I’elemosina ricorrente, la conoscenza benefica, o un
discendente virtuoso che preghi per lui.»

> Corano 9:69

52



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

Concludendo, I'invito rivolto in Sura al-Asr ¢ proprio quel riappropriarsi del
tempo, quel riempirlo espresso da Heidegger con il termine Jemeinigkert, direzione
che fornisce come conclusione al "Concetto di Tempo".

CONCLUSIONE

L’analisi proposta ¢ il primo tentativo di applicare le categorie dello studio del
tempo compiuto da Heidegger alla teologia islamica. La trattazione ¢ quindi
coscientemente un canovacclo: saranno necessarie ulteriori analisi e lo sviluppo di
strument sia linguistici che filosofici adeguati per procedere oltre. Certamente,
gia la possibilita di applicazione dello eitbegriff all’esegesi del Corano ¢ tutt’altro
che conclusa nell’ultimo capitolo, mi permetto tuttavia di suggerire altre due
direzioni: una categorizzazione della teologia islamica successiva al di la della
semplice dicotomia tra tempo soggettivo e oggettivo, e uno studio degli ahadith
che analizzi le azioni e parole che riempiono il tempo di valore.

BIBLIOGRAFIA

AGOSTINO. 1841. Confessioni. Translated by J.P. Migne. Parisiis.

ALAWA, PETER. 2017. "Martin Heidegger on Temporality: Its Moral Implication
of Society." AFREV International fournal of Arts and Humanaties 6 (1): 30-38.

AL-GHAZALL, A.H. 2010. The Beginning of Guidance (Bidayat al-Hidaya). Translated
by M Al-Allat. White Thread Press.

ARISTOTELE. n.d. Fisica. Vol. IV. 11 vols.

BOWERING, G. 1997. "The concept of Time in Islam." Proceedings of the American
Philosophical Society. 55-66.

BARTELS, CORA. 2011. Kierkgaard Receptus II: Die Theologiegeschichtliche Bedeutung Der
Kierkegaard-Rezeption Rudolf Bultmanns. V&R Unipress GmbH.

BURREL, DAVID, and Nazih Daher. 1992. Al-Ghazalt on the Ninety-Nine Beautiful
Names of God. The Islamic Texts Society.

CAMPANINI, MASSIMO. 2012. "The Mu'tazila in Islamic History and Thought."
Religion Compass 6 (1): 41-50.

DEURASEH, NURDEEN e ABU TALIB, MASOR. 2005. "Mental health in Islamic
medical tradition." The International Medical Journal 4 (2): 76-79.

DHAOUADI, M. 2006. "The Concept of Change in the Thought of Ibn Khaldun
and Western Classical Sociologists." Isidm Aragtirmalart Dergisi 16: 43-87.

55 Corano 56:25



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

HEIDEGGER, M. 1989. Der Begriff der Zeit. Vortrag vor der Marburger Theologenschafi.
Tubingen: Max Niemer Verlag.

KARFIKOVA, LENKA. 2012. "Zeitlichkeit und Authentizitat nach "Sein und Zeit".
Einige Probleme der Zeitauffassung Heideggers und ihre Parallelen bei
Augustin." In Endlichkeit und Transzendenz. Perspektiven einer Grundbeziehung, by J.
Sirovatka, 139-152. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

ROMER, INGA. 2010. Das Zeitdenken ber Husserl, Heidegger und Ricoeur. Springer.

SCHIMMEL, ANNEMARIE. 2015. Sufismus: Eine Emnfiihrung in die Islamische Mystik.
C.H. Beck.

WRATHALL, MARK A. 1999. "Social Constraints on Conversational Content:
Heidegger on Rede and Gerede." Philosophical Topics 27 (2): 25-46.

L’AUTRICE

Francesca Bocca ¢ cultrice della materia in Islamologia presso 1'Universita
Cattolica del Sacro Cuore di Milano, docente di Teologia Islamica all’Istituto
Italiano di Studi Islamici, e direttore dell’Istituto di Studi Islamici Averroe. Ha
una laurea in Scienze Cognitive presso I’'Universita Vita-Salute San Raffaele (con
lode), un Master e un dottorato in Neuroscienze sistemiche presso 'Universita di
Monaco di Baviera (entrambi con lode). Sta completando un Diploma in
Teologia Islamica presso il Cambridge Islamic College.

E-mail; francesca.bocca@me.com




