OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

L’Islam balcanico all’interno dello spazio
Mediterraneo

Gianfranco Bria

Abstract: This paper talks about the contemporary connotations of Balkan Islam thought a critical
approach that aims to propose a new methodological approach. Disclosing the stercotypes towards
Balkan historically grounded in occidental culture, this work analyses the global and regional dynamics
that affect the region, such us other Islamic countries; but contemporary, it holds some historical and
social specificities such us post-socialist legacy, European integrationist ambitions and post-ottoman
belonging. Anyway, the Balkans constitute an active part of Mediterranean Islam, intended as symbolic
space and social-cultural interaction between networks, actors and objects that does not necessarily
overlook the sea.

Keywords: Islam — Mediterranean — Balkans — Post-socialist
Parole chiave: Islam — Mediterraneo — Balcani — Post-socialismo

ek

INTRODUZIONE

In questo lavoro, mi propongo di delineare, secondo un approccio critico e
analitico, un quadro rappresentativo dell’attuale presenza musulmana nei
Balcani e delle dinamiche politiche e sociali che caratterizzano I’Islam balcanico
nel periodo post-guerra fredda. Per Islam balcanico, intendiamo 1 musulmani che
vivono stabilmente nel sud-est europeo, per la precisione: Albania (circa 2
milioni), Bosnia (1,8 milioni), Bulgaria (900 mila), Kosovo (1,6 milioni),
Macedonia (700 mila), Croazia (60 mila), Grecia (450 mila), Serbia (250 mila),
Slovenia (50 mila) e Romania (70 mila). All'interno di questi Paesi, secondo le
stime recenti, 4,3 milioni sono musulmani albanesi, 2,2 milioni bosniaci, 880 mila
1 turchi e infine 330mila rom!. Queste stime rendono idea della complessita
culturale, sociale e politica della compagine islamica nei Balcani. Difatti,
analizzando ciascuna componente, si possono riscontrare delle specificita che
rendono difficoltoso un inquadramento terminologico universale. Ad esempio, in
merito all'Islam albanese, si rischia di cadere nell’equivoco tra musulmani
d’Albania e musulmani albanofoni. Proprio per sottrarsi a questi eventuali
equivocit metodologici e terminologici, 'articolo utilizza un approccio teorico
volto a individuare sinteticamente 1 tratti che caratterizzano I’Islam balcanico, nel
tentativo di non cadere in un eccessivo essenzialismo scientifico.

I'Secondo le stime degli ultimi censimenti effettuati nei singoli paesi di riferimento. Vedi Clayer e
Bougarel 2013, 18-19.



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

Spesso, 1 musulmani del sud-est europeo sono considerati come musulmani di
secondo ordine, oppure come musulmani “diversi”, in quanto considerati non
“devoti” quanto altri fedeli. Queste convinzioni sono state paradossalmente
elaborate all’interno della stessa cultura balcanica nel tentativo di decostruire le
radici 1slamiche del proprio passato ottomano, durante la nascita degli stati-
nazione regionali. Nel costruire una propria identita nazionale autonoma, 1
nascenti stati hanno costruito discorsi che idealizzavano le presunte origini
etniche e religiose delle popolazioni. Durante quest’operazione, I'Islam e tutto cio
che riguardava I'Impero ottomano ¢ stato oscurato, per valorizzare altri
riferimenti culturali, primi fra tutti il Cristianesimo e 'identita europea. D’altra
parte, I'Islam balcanico ¢ sottostimato anche da coloro (musulmani e non) che
considerano la Penisola araba e parte dell’Asia Minore come la naturale
collocazione geografica dell’Islam. Tralasciando tutto cio che travalica 1 citati
confini, questa narrazione nasce dellidentificazione dell’Islam con la cultura
araba o mediorientale in genere; nello stesso tempo, la diffusione di un approccio
1slamico rigorista (o letteralista) e la de-culturazione religiosa hanno spinto a
considerare 1 luoghi natali e originari dell’Islam come riferimento culturale e
simbolico 1deale, svalutando di fatto 1 luoghi lontani o, meglio, periferici.

Partendo da questa premessa, ’obiettivo del presente lavoro ¢ mostrare come
all'interno dell’Islam balcanico si possano riscontrare delle dinamiche che
caratterizzano 1 Paesi islamici di tutta ’area del Mediterraneo e non solo. Difatti,
la regione balcanica rappresenta oggi, come durante il periodo ottomano, una
parte integrante dello spazio simbolico e fisico del Mediterraneo. I musulmani dei
Balcani costituiscono, infatti, una delle componenti attive che contribuiscono alla
circolazione di idee, cose e persone che caratterizzano le reti islamiche e sociali
presenti nel Bacino mediterraneo. L’Islam balcanico partecipa attivamente alle
dinamiche sociali che coinvolgono I'Islam mediterraneo, a dispetto della
narrazione che gli assegna un ruolo marginale o secondario. Per dimostrare cio,
la prima parte di questo lavoro si propone di decostruire gli stereotipi che sono
stati costruiti nei confronti dell’Islam balcanico. Nella seconda parte, invece,
saranno delineate le trasformazioni sociali e le tendenze contemporanee che
caratterizzano la componente islamica dell’area del sud-est europeo, a partire dai
recentli lavori accademici sul tema e dalla personale esperienza di ricerca
etnografica condotta per oltre un anno nell’area balcanica?.

UN ISLAM TRA OCCIDENTE E ORIENTE

Nel nostro immaginario collettivo, I’Islam europeo ¢ solitamente 1dentificato con 1
musulmani immigrati che vivono stabilmente in Europa; al massimo, gl

2 Nel 2014 ¢ il 2015, durante mio lavoro di tesi dottorale, ho condotto un anno di ricerca etnografica in
Albania all’interno di alcune reti sufi a Tirana e nel nord dell’Albania al confine con il Kosovo,
precisamente nella regione di Tropoja. Durante questo lavoro mi sono avvalso del metodo qualitativo
della ricerca partecipante e delle interviste discorsive acquisendo la padronanza della lingua albanese.

/2



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

storicamente piu informati, ricordano la presenza araba nella penisola iberica dal
VIII al XIII secolo (Clayer 2014)3 e in Sicilia tra 1l IX e XI secolo*. Raramente, 1l
termine europeo ¢ usato per indicare 1 musulmani che vivono nel sud-est europeo
cio¢ coloro che fanno parte dell’Islam balcanico. Le basi di questo misunderstanding
sono radicate all’interno degli immaginari e degli stereotipi che si sono
storicamente sedimentati nella cultura mediterranea. Nella cultura europea (Said
1999) quanto in quella americana (Marr 2007), una serie di sentimenti
contrastanti e di percezioni monolitiche ¢ stata costruita rispetto all’Islam,
percepito come fanatico, ostile e pericoloso, in alcuni moment, affascinante,
esotico e lussurioso, in altri (Said 1999). Inoltre, I'attuale congiuntura geopolitica
— rispetto, ad esempio, ai movimenti radicali islamici di matrice terrorista —
hanno ulteriormente stigmatizzato I'immagine dell'Islam, che viene
erroneamente identificato con il terrorismo e tutte le forme di violenza di tipo
fanatico. Questi immaginari, in parte storicamente sedimentati nella cultura
occidentale, costruiscono [I'Islam in termini negativi, dispregiativi e
approssimativi, sminuendo la complessita culturale e sociale che caratterizza tutto
il mondo islamico. Una complessita che ¢ frutto delle differenze tra le singole
realta che compongono il mondo islamico, ma anche interne a ciascuna di esse.
(10 senza negare 1 caratteri etici che accomunano tutti 1 musulmani, molti de1
quali st oppongono a cio che viene identificato con I'Islam radicale.

All'interno del mondo musulmano, I'Islam balcanico sembra assumere una
posizione ulteriormente marginale, in quanto nell’immaginario collettivo tutto cio
che ¢ balcanico sembra richiamare delle categorie spaziali e simboliche differenti
rispetto all’Oriente. I Balcani sono oggetto di una serie di speculazioni discorsive
prodotte perlopit durante 1 grandi periodi di conquista, dominazione ed
emancipazione che ne hanno caratterizzato la storia (Clayer e Bougarel 2013).
Giacché non orientale, quello balcanico ¢ concepito come islam “altro”, di
secondo ordine rispetto ad altri luoghi islamici. D’altra parte, 1 musulmani del
sud-est europeo non sono neppure ritenuti prettamente occidentali, poiché 1
Balcani non sono immaginati all'interno dello spazio culturale dell’Occidente. La
penisola balcanica ¢ piuttosto considerata una terra di “mezzo” tra I’Europa
occidentale e I’Oriente; una terra di nessuno, ibrida e balzana allo stesso tempo.
Queste 1dee, stereotipi e 1mmaginari sono definiti balcanismi, secondo
un’espressione usata da Maria Todorova (1995). Simile per molt versi al
concetto di orientalismo di Said, per altri ne prende le distanze o meglio si forma
negativamente al suo contatto. I Balcani sono identificati come uno spazio ibrido,
senza né patria, né genesi, che divide I’Occidente dall’Oriente (Duijzing 2000).
Una terra di nessuno definita “altra Europa” o “altro Oriente” a seconda delle
prospettive. Ne consegue una concezione monolitica quanto razziale dei Balcani

3 La presenza islamica nella Spagna moderna ¢ iniziata dal 709 D.C. con I'invasione araba della penisola
ed ¢ terminata nel 1614 D.C. con la cacciata dei mori di Al-Andalus.

* Oltre alla presenza islamica in Spagna e Sicilia, bisogna considerare anche altre presenze storiche: nel
XIII secolo, le invasioni mongole in Bulgaria, Polonia ¢ Ungheria e 1 Tatari del Mar Nero islamizzati tra
il XIIT e il XIV secolo.



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

e una serie di cliché che trovano nell’epoca contemporanea, spazi e tempi di
riproduzione, sostenuti soprattutto da una certa politica dedita alla costruzione di
discorsi 1ideologicamente razzisti. Lo stesso termine “balcanizzazione” ¢
comunemente usato per indicare 1 fenomeni di frammentazione e
radicalizzazione geopolitica e sociale (Todorova 1995).

Secondo queste narrazioni, la penisola balcanica ¢, dunque, un luogo
frammentato, tendente alla polverizzazione sociale in virtu della sua eterogeneita
etnica e del carattere atavicamente ribelle e violento delle popolazioni. Ne
consegue che le genti balcaniche siano considerate razziste e odiose, divise e
ostili. Quest’insieme di concezioni e schemi cognitivi si ¢ progressivamente
rafforzato in relazione ai contrasti geopolitici tra le potenze imperiali che hanno
caratterizzato ’epoca moderna (Todorova 1995). Tuttavia, ¢ soprattutto tra il
XIX e 1l XX secolo che 1 balcanismi si affermano con maggiore vigore, con la
nascita dello stato-nazione, che rende difficile considerare la Penisola al di fuori
dello schema stato-nazione-etnia. Essendo fuori asse rispetto a quello che era
ritenuto 1l “naturale” ordine politico e sociale, si1 pensava che la violenta anarchia
e 1l disordine socio-politico fossero culturalmente radicati negli abitanti della
regione. I Balcani diventano cosi “la polveriera d’Europa” dove la ragione e la
“civilta” europee non trovano spazio di riproduzione e affermazione (ivi).
Parallelamente a questi discorsi critici, si sviluppano gli stereotipi spregiativi dello
“zingaro” slavo e dell’albanese “rozzo”, simbolismi che trovano facile terreno di
coltura nel trionfo identitario che caratterizza la congiuntura storica (Remotti
2010). Gl slavi, spesso, sono cosi identificati come zingari, dunque come persone
eticamente riprovevoli e sprovviste di fedelta affettiva; mentre gli albanesi sono
consideratati “rozzi”’, dunque incivili, oppure ladri secondo una narrazione
diffusasi all'inizio degli anni duemila, durante 1 picco dell’immigrazione
dall’Albania verso I’Europa. Entrambi gli stereotipi poggiano sull’idea che le
gentl balcaniche siano incivili, dunque estranee ai processi di civilizzazione che
hanno interessato I’Europa. In quanto incivili, 1 balcanici sono sprovvisti di
“buone maniere” cio¢ di quelle norme etiche che riguardano il comportamento
estetico degli individui (Elias 1988); sono persone ingovernabili, impossibili da
inquadrare all’interno di un’entita politico-sociale come lo Stato-nazione. In
quanto incivili, le persone balcaniche non sono capaci di avere comportamenti
che non siano “rozzi” o devianti e di vivere correttamente da “cittadini” di uno
Stato.

Draltro canto, 1 balcanismi sono stati (ri)prodotti anche all'interno della stessa
cultura balcanica. Non ¢ raro che alcune figure o piu spesso élite di intellettuali
divenissero, in relazione a certe dinamiche di potere, 1 principali costruttori
dellimmagine stereotipata dei Balcani. Ad esempio, durante il processo di
formazione delle identita nazionali, alcune élite politiche e culturali balcaniche
hanno cercato di prendere le distanze con ’altro “orientale”, identificato con il
nemico geopolitico (Impero ottomano o Turchia) o con 1l passato storico (ex-
dominazione ottomana). Secondo questi discorsi, 'affermazione dell'identita
nazionale o statale passava per la rielaborazione del proprio recente passato

74



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

(Todorova 1995). Imbevute dai concetti positivisti di matrice illuminista, queste
nascenti ¢lite politiche erano fascinate dall’idea di progresso e di nazione; mentre
alcuni elementi del passato, soprattutto quelli islamici, erano associat
all’arretratezza e alla tirannia di stampo ottomano. Partendo da queste idee,
molti intellettuali e politici balcanici forgiarono discorsi sulla nazione che
rielaboravano il passato islamico in favore di una rinnovata identita nazionale.

Questa rielaborazione discorsiva avvenne principalmente per avvicinarsi
politicamente alla presunta civilta occidentale, ma anche per cercare di inventare
un’identita emancipata e autonoma rispetto alle altre nascenti entita nazionali. In
Albania, ad esempio, si ¢ speculato tanto sul processo di conversione degli
albanesi all’islam, per rendere possibile la pacifica convivenza all’interno del
contesto pluriconfessionale del Paese (Clayer 2007). Secondo tali narrazioni,
I'islamizzazione delle popolazioni albanofone non sarebbe che superficiale o
falsa: gli albanesi non sarebbero autenticamente musulmani, ma sono cripto-
cristiani o pagani a seconda delle narrazioni. Lo scopo di questi discorsi era di
costruire un’identita nazionale con dei tratti ecumenici e aconfessionali capaci di
includere le diverse anime confessionali dell’Albania (ivi).

L’ISLAM BALCANICO TRA PAURA E FASCINAZIONE

Durante la seconda parte novecento, si ¢ parlato poco di islam balcanico al di
fuori dei Balcani, soprattutto a causa della “cortina di ferro” che celava qualsiasi
tipo di informazione a riguardo (Clayer e Bougarel 2013). Inoltre, 1 regimi
comunisti, saliti al potere nel secondo dopoguerra, ridimensionarono il ruolo
della religione all'interno delle societa balcaniche. L’opinione pubblica
occidentale e musulmana ignorava sostanzialmente l'islam della penisola. La
situazione muto con la fine della Guerra Fredda. Con la dissoluzione dellURSS
e 1l progressivo crollo dei regimi comunisti, infatti, I'islam dei Balcani sembra
dischiudersi agli occhi del mondo, soprattutto in relazione ai confliti che
caratterizzano la regione negli wultimi dieci anni del novecento (ivi).
Improvvisamente, il tema dei musulmani balcanici divenne d’attualita; 'opinione
pubblica occidentale e musulmana inizio a esprimere la sua solidarieta verso 1
musulmani perseguitati dalla guerra. Il nazionalismo serbo e la tirannide
comunista erano visti come 1 principali autori della pulizia etnico-culturale di cui
1 musulmani di Kosovo e Bosnia-Erzegovina erano vittime. Sostegno politico,
umanitario e, poi, anche militare fu offerto dai Paesi Occidentali, mentre il
mondo musulmano esprimeva la propria solidarieta ai fratelli musulmani
balcanici.

5> Bisogna notare che tutti gli stati balcanici ridimensionarono il ruolo della religione all'interno della sfera
pubblica, lasciando una limitata liberta religiosa alle popolazioni. L’unica eccezione ¢ rappresentata
dall’Albania che nel 1967 stabili il totale divieto di culto a tutta la popolazione.

7 J



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

La situazione muto ulteriormente dopo gli attentanti dell’ll settembre del
2001. All'improvviso I'attenzione dell’opinione pubblica si poso sui Balcani in
quanto “covo” di jihadisti. L’Islam balcanico divenne radicale e fanatico agh
occhi di molti occidentali. Alcuni giornalisti costruirono le proprie fortune
pubblicando dei libri circa le eventuali reti terroristiche presenti nella regione. Da
vitime di guerra 1 musulmani balcanici divennero potenziali terroristi, oppure
complici dei terroristi, provenienti dal Medio Oriente che venivano a combattere
il loro jihad in Bosnia. Nonostante questa rinnovata attenzione mediatica, le
informazioni circa I’Islam balcanico rimangono ancora alquanto scarse e quasi
sempre stereotipate; lessenzialismo di questi discorsi esemplifica e accorpa
sommariamente le peculiarita sotto cliché estemporanei quanto monolitici.
Immaginari che oscillano dalla fascinazione al sospetto fino alla paura. Di
conseguenza, tuttora assistiamo ad articoli giornalistici che esaltano le qualita
ecumeniche dei musulmani balcanici. In questi casi, 'islam balcanico diviene un
modello islamico moderato da esportare e imitare laddove possibile (ivi). Altre
volte, spesso in relazione a qualche attentato terroristico, agli occhi dell’opinione
pubblica, 1 musulmani balcanici divengono terroristi fanatici e jihadisti.

Assistiamo, dunque, a un intreccio di narrazioni e immaginari di cut si fanno
protagonisti sia attori esterni che gli stesst musulmani dei Balcani, che tentano di
avvicinarsi (e integrarsi) all'ideale progressista e liberale della cultura dell’Europa
(Elbasani 2015) e delle sue istituzioni (UE); oppure, al contrario, di prenderne le
distanze per guardare altrove, per la precisione a Oriente. In quest’ultimo caso,
assistiamo alla riscoperta delle radici islamiche che possono essere quelle della
Ummab originaria del Profeta (Roy e Elbasani 2015) oppure la rievocazione del
mito ottomano (neo-ottomanesimo). In particolare, le nuove generazioni di
musulmani sembrano mostrare un certo disincanto verso 1 modelli socio-culturali
occidentali, rispetto ai quali la cultura islamica sembra proporre un modello
alternativo. L’estraniazione verso gli aspetti materiali contemporanei sta
spingendo una parte di giovani musulmani a riconvertirst all’Islam (iv1).

Questo fenomeno nasce in stretta correlazione con i processo di
mondializzazione: poco dopo la caduta muro, diversi attori religiosi si sono
trasferiti nella regione balcanica per fare proselitismo; inoltre, nuove forme e
spazi di comunicazione hanno aperto ai fedeli I’accesso a nuove reti e materiali
prima celate dalla “cortina di ferro” (Albera 2012). Simboli materiali e personale
religioso hanno invaso le societa balcaniche. Il campo religioso ha iniziato cosi a
essere caratterizzato da un alto numero di autorita religiose e da un conseguente
approccio critico e individualizzato dei fedeli. Cio ha favorito la connotazione
politica e sociale delle scelte dei fedeli (Clayer 2003). Le conversioni assumono un
significato politico di protesta oppure di assimilazione rispetto a un dato progetto
politico e sociale. Cosi, 1 giovani che aspirano di avvinarsi al mondo occidentale

6 Nel Corano, la comunita dei credenti. Il termine, usato anche in epoca preislamica, con vari significati,
da quello religioso a quello politico-ideologico, indica la prima comunita islamica costituitasi ai tempi del
Profeta a Medina, da cui il senso piu generale di comunita islamica universale (al-umma al-islamiyya), che
comprende cio¢ tutti 1 paesi in cui vige la legge islamica.

76



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

decidono di convertisti al Cattolicesimo, identificato con 1 valori europei. Mentre
per chi ha sviluppano un atteggiamento critico e disincantato verso ’Occidente,
la (r1)conversione all’Islam puo divenire uno strumento di protesta politica e
sociale. I’appartenenza religiosa assume, dunque anche un significato politico,
non esclusivamente spirituale.

UN RINNOVATO INTERESSE ACCADEMICO

La rinnovata attenzione dell’opinione pubblica verso I'Islam balcanico ha aperto
la strada anche a diversi studi accademici sui processi di trasformazione sociale e
religiosa all'interno del contesto balcanico, sostenuti anche dall’apertura delle
frontiere nel 1990 che facilito 1l movimento di persone e informazioni. Il primo a
dedicare uno studio sistematico sul tema fu Alexandre Popovic che
ploneristicamente nel 1986 pubblico L’Islam Balcanigue, un’opera che rappresenta,
tuttora, un riferimento per gli studi del settore. Negli ultimi trent’anni, sono stati
condotti altri lavori che si sono perlopiu focalizzati sugli aspetti politici e
istituzionali relativi all’islam balcanico, in particolare sulla relazione tra identita
etnica e confessione religiosa. Questi lavori, prendendo spunto dai conflitti che
hanno caratterizzato 1 Balcani negli ultimi anni, hanno considerato I'islam
soprattutto in chiave politica, partendo dal presupposto implicito o a volte
esplicito che esso rappresenti principalmente un marcatore etnico e nazionale.

Il rischio reale di questo approccio ¢ di considerare eccessivamente il peso
della dimensione nazionale, tralasciando le sfumature del locale, anche a causa
dello sciovinismo dei singoli Paesi dell’area (Creed 2011). Difatti, rispetto al
processo di disgregazione dell’ex Jugoslavia, I’appartenenza religiosa ¢ stata
promossa, usata e a volte usurpata per costruire e demarcare I'identita nazionale
o per legittimare 1l potere statale e religioso centrale. Imprenditori politici e
alcune autorita religiose hanno, di conseguenza, “strappato” I'islam dalla mano
dei credenti per delineare una supposta identita religiosamente pura, oscurando e
formattando tutti gli elementi locali in contraddizione rispetto alle politiche del
centro (Elbasani 2016). All'interno di questo quadro, solo I’Albania ha promosso
un’identita nazionale “ecumenica” che rendesse possibile la pacifica convivenza
tra le diverse confessioni religiose. In alcune realta, come la Bosnia, il Kosovo e la
Serbia, ’appartenenza religiosa ha assunto tratti politici e 1deologici; mentre in
altre, come la Macedonia, 1l rapporto tra maggioranza macedone-ortodossa e
minoranza albanese-musulmana si ¢ progressivamente radicalizzato attraverso
I'enfatizzazione delle differenze confessionali e 'obnubilazione della complessita
culturale e sociale (Creed 2011).

Queste politiche hanno, pit o meno consapevolmente, favorito I'attenzione
degli accademici soprattutto sulle questioni identitarie e politico-istituzionali
legate all’islam balcanico, tralasciando di fatto I’analisi degli aspetti teologici ed
etnografici. Il cosiddetto lLwed-Islam, vissuto ed esperito nel quotidiano, ¢ spesso

77



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

sottostimato negli studi del settore, soprattutto all'interno di alcuni ambienti
accademici autoctoni, dove ¢ diffuso un atteggiamento scettico-critico rispetto
alla religione.

Draltro canto, anche gli orientalisti e gl islamisti in genere dedicano poca
attenzione ai Balcani, considerati al di fuori dello spazio politico e culturale
1slamico. Essi sono considerati un oggetto estraneo all’interno degli studi classici
d’orientalistica, demandando agli antropologi o sociologi lo studio dell’islam
balcanico, ritenuto parte dei cosiddetti islam periferici.

Questa definizione solleva 'annosa questione della dicotomia tra islam
centrale e i1slam periferico, con dirette conseguenze d’ordine epistemologico.
L’islam centrale ¢ identificato con I'islam “classico”, quello studiato dai primi
orientalisti, geograficamente localizzato nella Penisola araba, Egitto e parte
dell’Asia Minore (Iran, Iraq fra tutte). L’islam periferico identifica tutto cio che
non ¢ centrale, dunque I'Indocina, 1 paesi dell’area indiana, dell’Africa e
ovviamente della Penisola Balcanica. L’espressione “islam periferico” ¢ sovente
usata in termini spregiativi per indicare le derive dell’Islam originario e primario
di matrice araba (Fabiett 2002). Questa differenziazione si giustifica per la
centralita attribuita a Mecca e Medina, le due prime citta sante dell’Islam; ma
anche per latteggiamento rigorista e purista di alcuni dotti musulmani che
denigrano tutto cio che si allontani dall’ideale originario islamico.

All’interno di questo quadro, la dicotomia centro-periferia solleva diverse
problematicita a causa del carattere soggettivo dei termini che sono spesso usati
per determinare dinamiche di potere locali e sovralocali. La differenza tra centro e
periferia, primario e secondario, fa da sfondo a queste valutazioni che vedono
I'universale dell’ortodossia versus l’eterodossia del particolare e del locale (ivi).
Questo discorso, spesso associato alle dinamiche di controllo del centro politico e
religioso, degrada e squalifica 1 Balcani in quanto distanti dal “vero” islam. Da
una parte, ¢ pur vero che 1 concetti universalistici sono piu facilmente applicabili
a contesti particolari; dall’altra, dato tutt’altro che secondario, dal punto di vista
storico e antropologico, 'universale ¢ sempre il frutto di una realta locale e
particolare (ivi). Anche se prendiamo in considerazione la formazione
dell’ortodossia islamica, come di qualsiasi altra religione, essa ¢ tutt’altro che
stabile o immutabile, anzi spesso incorpora nuovi elementi dottrinali e ideologici
che s1 sviluppano nel locale e nella periferia (Bulliet 2005). Seguendo
un’impostazione  metodologicamente  piu  attenta, le dicotomie di
ortodossia/eterodossia e centro/periferia smettono di assumere un carattere
ideologico, per divenire delle chiavi interpretative utili all’analisi dei processi
religiosi. La definizione di islam periferico non ¢ piu declinata negativamente,
piuttosto, si integra con il concetto di frontiera, intesa non come divisione, ma
come interscambio sociale e culturale tra due identita immaginarie o reali, civilta

o modi d’essere a contatto che si percepiscono vicendevolmente come “alterita”
(Fabiett1 2013).



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

TRA IL GLOBALE E IL LOCALE

Partendo da queste considerazioni, una rinnovata attenzione andrebbe dedicata
a studi che vadano oltre il senso comune e 1 cliché, per comprendere come si
sostanzi e si riproduca nel quotidiano la religione islamica, riuscendo in tal modo
a cogliere la complessita del locale e le sfumature culturali e sociali che
caratterizzano 1 Balcani. Negli ultimi anni, alcuni lavori di carattere sociologico
ed etnografico stanno mostrando una piu approfondita attenzione epistemologica
all’islam balcanico, sebbene manchi ancora uno studio approfondito e sistematico
sugli aspetti islamologici e dottrinali. Questi studi si sono concentrati sulle
trasformazioni sociali che hanno caratterizzato 'effervescente contesto post-
socialista (Albera 2012) da cui emergono principalmente tre aspetti: 1 primo
riguarda la crescente influenza di alcuni fenomeni religiosi di portata globale sui
comportamenti individuali e sulle istituzioni religiose dei paest Balcanici; il
secondo indica una crescente integrazione del musulmani all’interno dello spazio
islamico regionale (mediterraneo) e globale; il terzo riguarda la ricerca di un
islam a dimensione europea da parte delle autorita centrali islamiche.

L’'individualizzazione della fede e la pluralizzazione del campo religioso sono
de1 fenomeni globali che caratterizzano tutti 1 paesi dell’area (Roy ed Elbasani
2015): attraverso la crescente interrelazione mondiale e la scoperta di nuove
tecniche di comunicazione, 1 fedeli declinano 1 loro comportamenti religiosi e le
loro credenze soggettive in base al loro sentire quotidiano. Ne consegue che
rituali, pratiche e forme di credenze siano fabbricati individualmente a la carte a
partire dalle proprie esperienze biografiche e dall’insieme di simboli e discorsi che
circolano all'interno del mercato religioso globale. Questo fenomeno non
coinvolge esclusivamente la regione balcanica, ma piuttosto deriva da una
rielaborazione del religioso su scala globale, all'interno della quale I'Islam
balcanico si declina in base alla sua recente storia politica e alle sue peculiarita
socio-culturali. I comportamenti religiosi dei musulmani balcanici sono, infatti,
caratterizzati dal lascito 1deologico e cognitivo dei regimi comunisti (/bidem), che
hanno diseducato la popolazione alla religione e sviluppato un atteggiamento
scettico o anti-religioso di alcune istituzioni statali (vedi l'istruzione) e di parti
della societa (élite culturali). Basti pensare che, ad esempio, in Albania (paese a
maggioranza musulmana) non esiste una cattedra di studi islamici o un
insegnamento di storia islamica all’interno degli apparati educativi statali (Clayer
2003). Cio ha conseguentemente favorito l’erosione e la polverizzazione della
legittimita delle autorita religiose islamiche centrali.

Le comunita islamiche, dunque, pur ricevendo un sostegno, pit o meno
formale, dallo Stato, sembrano essere distaccate dal lwed-islam del musulmani che
preferiscono costruire la loro religiosita individualmente o a livello micro-
comunitario (Elbasani 2015). D’altra parte, 'indebolimento dell’autorita religiosa
tradizionale sembra lasciare spazio a nuovi spazi religiosi di cui si appropriano
neo-autorita religiose che concorrono alla formazione di un campo religioso

79



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

pluralizzato, che favorisce ’approccio individualizzato al religioso (Berger 1979).
D1 conseguenza, ’autorita islamica ¢ frammentata, cosi come il campo religioso,
laddove sempre piu persone parlano di islam e in nome di esso (Kramer 2006),
mentre sempre piu fedeli cercano un orientamento ontologico, morale o sociale
attraverso istanze poste ad interlocutori religiosi che sono presenti sul web e nel
locale.

Sfruttando gli apparati burocratici e polizieschi costruiti durante il periodo
comunista, gli Stati Balcanici continuano a monitorare e controllare le comunita
di fedeli (Elbasani e Roy 2015). D’altra parte, le comunita islamiche centrali nel
tentativo di avvicinarsi all’Occidente e piu nello specifico allo spazio europeo,
cercano di formattare I'Islam secondo 1 supposti valori occidentali, quali
democrazia, liberta e meritocrazia. L’europeizzazione dell’Islam delle autorita
centrali ¢ sostenuta anche dalle autorita politiche e da alcune frange della
popolazione, soprattutto 1 giovani delle zone urbane, attratti dai modelli culturali
e sociali europei (Elbasani 2014). D’altra parte, la candidatura di alcuni paesi per
I'entrata nell’Unione Europea li costringe a modificare I’assetto istituzionale e
normativo per adattarsi alle richieste del’UE con conseguenti mutazioni nel
rapporto con le autorita religiose (Endresen 2016). Per far fronte a questo
processo di europeizzazione, alcuni intellettuali forgiano dei discorsi circa il
carattere “perenne” dell'identita europea dei popoli balcanici; mentre altri
pongono l’enfasi sulle qualita moderate dei musulmani balcanici (Sulstarova
2016).

Tuttavia, diversi governi sembrano guardare all’Europa, alcune comunita di
musulmani sembrano piuttosto rivolgersi a Oriente grazie alle neo-costituite reti
islamiche che legano Paesi dell’area balcanica con altri del bacino mediterraneo.
Questi  networks riguardano la circolazione di persone, oggetti e risorse
economiche tra 1 Balcani e alcuni Paesi a maggioranza islamica. Tra gli attor1 piu
attivi, 1 Sauditi, che, per primi, si sono mobilitati nell'immediato periodo
socialista per diffondere il wahabismo attraverso la costruzione di moschee e la
diffusione di testi coranici. Oltre all’Arabia Saudita, anche alcune fondazioni
egiziane e siriane si sono mobilitate offrendo delle borse di studio ai giovani
musulmani balcanici (Clayer e Bougarel 2013).

Le persone che si sono formate nei Paesi arabi, sono oggi una parte consistente
e importante degli imam insediati nelle moschee della regione, 1 quali professano
un islam non necessariamente rigorista, ma con un approccio lelterale alle fonti
islamiche. Tuttavia, negli ultimi anni sembra emergere con vigore la presenza di
diverse fondazioni turche, sia di origine governativa, che private, attratte dalla
presenza di popolazioni turcofone e dalla riscoperta delle radici ottomane-
islamiche (Merdjanova 2013) di alcuni musulmani balcanici (neo-ottomanesimo).
In particolare, diversi Shaykh sufi hanno costruito una fittissima rete di rapporti
di interscambio con alcune furug’ della Turchia, ritenuta comunemente 1l luogo

7 Tariga (pl. Turug): termine arabo usato per indicare la “via” ¢ il “patto” stabilito con Dio. E la strada che
porta dall’essoterico (shar7‘a) all’esoterica ultima verita (kagiga). In linguaggio comune, fariga (pl. Turuq)

8o



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

originario del Sufismo e dell’Islam. Sfruttando questo immaginario, alcune
fondazioni turche stanno cercando di incrementare la loro influenza politica e
religiosa all'interno dei Balcani scontrandosi spesso con altri attori islamici, quali
ad esempio ’Arabia Saudita e I'Iran. Una menzione particolare va dedicata al
caso albanese che ha conosciuto negli ultimi vent’anni una crescente presenza
iraniana soprattutto all’interno delle reti sufi. Sfruttando alcune assonanze
dottrinali relative al culto della famiglia del Profeta (ahl al-bayt®), I'lran sembra
aver trovato un certo riscontro presso alcune confraternite sufi bisognose di
sostegno materiale e politico. In alcuni casi, questa relazione ha esatto una
contropartita ideologica per alcune confraternite che ha previsto I’assunzione di
alcuni elementi dottrinali e rituali alidi, come ad esempio l'introduzione di
pratiche di mortificazione del corpo durante la celebrazione della ‘Ashira®.

La presenza di queste diverse versioni dell’Islam insieme alla trasformazione
dei processi di legittimazione delle autorita religiose, hanno ulteriormente
frammentando il campo religioso dei Paesi balcanici. All'interno di questo spazio,
alcuni temi religiosi di carattere etico assumono una certa rilevanza finendo con
entrare all’'interno del dibattito pubblico (Clayer 2015). La questione della liceita
o correttezza islamica di certe pratiche vede il confronto tra 1 diversi leader
religiosi 1 quali sono portatori di diverse interpretazioni religiose e dottrinali.
Questo dibattito pluralista e pubblico apparentemente sembra essere distaccato
dai comportamenti religiosi der musulmani. Per altri versi, esso sembra
inquadrare il comportamento religioso dal punto di vista semantico e dialettico,
fornendo 1l capitale religioso che orienta e forma parte dell’opinione pubblica
islamica.

Infine, 1 musulmani dei1 Balcani contribuiscono alla costruzione e
all'identificazione della Umma virtuale globale (Merdjanova 2013), all'interno
della quale 1 principi e le dottrine islamiche sono standardizzati e omogeneizzati
per essere facilmente comprensibili e adattabili alle soggettivita di chi ne fruisce.
L’individualizzazione della fede, diffusione del sapere e moderne forme di
tecnologia hanno favorito la creazione di una sfera pubblica globale (Eickelman
1991) che concorre alla definizione e determinazione di un islam transazionale
(Roy 2003). Questo spazio ¢ altamente dinamico e ingloba una pluralita di attori,
discorsi, identita e interessi politici/economici; le norme e pratiche dell’islam
vengono universalizzate e formattate attraverso un processo di enfatizzazione e
negoziazione (Roy 2008) per renderle facilmente fruibii agli individui

13

indica un particolare ordine Sufi dell’Islam che si condensano attorno alla “via” iniziatica prodotta da
alcuni eminenti maestri sufi. Il nome della tariqa deriva dal suo fondatore (p7r). Ad esempio, la Rifa‘tyya
deve il nome ad Ahmad ar-Rifa‘T (m. 1182); la Bektashiyya a HajT Bektash Veli (m. 1271).

8In arabo letteralmente “Gente del Casato”, indica tutti i parenti diretti del Profeta. Nel Sufismo
albanese, il termine indica include anche i1 dodici imam dello sciismo imamita.

9 La ‘Ashwr@ (in arabo da ashara, "dieci") indica il 10 del mese lunare di muharram, giorno di un'importante
ricorrenza religiosa islamica. Si tratta di un evento celebrato in modi diversi e con motivazioni diverse (¢
non sempre molto chiare) nel mondo islamico. Nei Balcani, la ‘Ashiir@ ¢ celebrata in relazione al martirio
di al-Husayn ibn ‘Ali, nipote del Profeta, a opera delle truppe del califfo omayyade Yazid I a Kerbela nel
680 D.C.

81



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

interconnessi. In questo spazio, il concetto originario di Umma ¢ rielaborato
secondo una prospettiva universale e de-territoriale, divenendo una comunita
virtuale senza territorio, composta da individui, spesso spiazzati e disorientati nel
loro contesto sociale, che non si conoscono tra loro (Roy 2003). I confini
dell’Umma divengono cosi labili, capaci di raggiungere gli individui presenti
all'interno della sfera pubblica globale per forgiare un senso di appartenenza
universale; d’altra parte, 11 messaggio che passa all’interno di questo spazio ¢
fortemente banalizzato e normativo, finalizzato al consumo rapido e intuitivo del
prodotto religioso. L’approccio alle fonti islamiche (Corano e Sunna) ¢ diretto e
individualizzato (protestantizzazione), non necessariamente mediato dalle autorita
islamiche (Fedele 2013). Lo scarno corpus dottrinale che circola all’interno della
Umma virtuale risulta essere distaccato dalla vita reale dei fedeli e dalla cultura di
riferimento. Tuttavia, questo islam de-territorializzato e deculturato finisce con
orientare 1 comportamenti individuali secondo dei semplici decaloghi di regole
che profetizzano un comportamento idealmente corretto, ma profondamente
lontano dalla cultura islamica autoctona.

CONCLUSIONI

In questo lavoro, mi sono proposto di mostrare come 1 musulmani dei Balcani
facciano parte a pieno titolo dell'Islam mediterraneo e in generale dell’Islam
globale. Per questo motivo, ho cercato di decostruire 1 cliché che troppo spesso
sono costruitl nei confronti della categoria islam balcanico, soprattutto a causa
dei media e di alcuni leader politici che indirizzano 'opinione pubblica verso idee
facili ma altrettanto artificiose. D’altro canto, questi sentimenti hanno finito col
guidare diversi studi dedicati ai musulmani balcanici, troppo spesso caratterizzati
dall’accorpamento politico e sociale della categoria, tralasciando dunque una
parte essenziale della complessita culturale e sociale che caratterizza 1 Balcani.

Negli ultimi anni, I’attenzione promossa da alcuni studiosi, sembra indicare un
cambiamento di tendenza: gli aspetti etnografici sono sempre piu al centro degli
studi e dei lavori che alcune accademie stanno dedicando all’Islam balcanico.
Questi lavori dimostrano che 1 musulmani dei balcanici sono totalmente integrati
all'interno del mondo islamico, ma che partecipano attivamente alla
determinazione dell’Islam del bacino mediterraneo attraverso una serie di reti
molto attive del punto di vista economico, sociale e politico. D’altra parte,
attraverso la sempre maggiore interconnessione, virtuale e non, sempre piu
musulmani si percepiscono e costituiscono parte attiva della sfera pubblica
globale islamica.

Questi aspetti fanno dei Balcani una componente attiva dell’Islam
mediterraneo secondo un’accezione che non ¢ meramente geografica, ma anche
simbolica e sociale. Il richiamo, in questo caso, ¢ allidea di Mediterraneo di
Fernand Braudel (1987), come area culturale e sociale caratterizzata dalla

82



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

continua interazione di reti e attori che non necessariamente affacciano sul mare.
Pitu che uno spazio geografico, 1l Mediterraneo ¢ dunque un approccio, quello
interculturale e aggiungerei interdisciplinare, capace di svelare 1 punti in comune
e rintracciare la complessita sociale di culture che si  percepiscono
vicendevolmente diverse. In quest’idea di Mediterraneo, I'Islam balcanico esige
un diritto di cittadinanza culturale e scientifica, che troppo spesso gli ¢ negato a
causa di cliché di cui gli stesst musulmani sono spesso riproduttori.

BIBLIOGRAFIA

ALBERA D. 2012, «Conclusion: Crossing the Frontiers between Monotheistic
Religions, an Anthropological Approach», in Albera, D., Couroucli, M. (a
cura di), Sharing Sacred Spaces in the Mediterranean: Christians, Muslims and fews at
Shrines and Sanctuaries, Indiana University Press, Bloomington-Indianapolis.

BuULLIET, W. R. 2004, The Case for Islamo-Christian Civilization, Columbia
University Press, New York.

CLAYER N. 2003, God in the ‘Land of the Mercedes. The religious communities in Albania
since 1990, Osterreischiche Osthefte, Sonderband 17, Albanien, herausgegeben
von Peter Jordan et alii, Wien, Peter Lang.

CLAYER N. 2014, «Behind the veil. The reform of Islam in interwar Albania or
the search for a ‘modern’ and ‘European’ Islam», in Cronin S. (a cura di), Ant-
vething Campaigns i the Muslim World. Gender, modernism and the politics of dress,
Routledge, Oxon-New York.

CLAYER N., BOUGAREL X. 2013, Les musulmans de I’Europe du Sud-Est (XIXe-XXe
siecles), Karthala, Parigi.

CREED G. 2011, Masquerade and postsocialisme. Ritual and Cultural Dispossession in
Bulgaria, Indiana Univ. Press, Indiana.

DuyzING G. 2000, Religion and the politics of identity in Kosovo, Hurst and Company,
Londra.

EICKELMAN F. D., PISCATORI J. 1991, Muslim Travelers. Pilgrimage, Migration and
Religious Imagination, University of California Press, Berkeley.

ELBASANI A.; ROY O. 2015, «Islam in the post-Communist Balkans: alternative
pathways to God», in Southeast European and Black Sea Studies, 15:4.

ELBASANI A.2013, European integration and transformation wn the Western Balkans:
Europeanization or business as usual?, Routledge, Abingdon.

ELIAS N. 2010, Potere ¢ cwilta. Il processo di cwilizzazione, Volume 2, 11 Mulino,
Bologna.

383



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

ENDRESEN C. 2015, «Faith, Fatherland or Both? Accommodationist and Neo-
Fundamentalist Islamic Discourses in Albania», in Roy O., Elbasani A.,; The
Revwal of Islam wn the Balkans: from Identity to Religiosity, Palgrave Macmillan,
Londra.

FABIETTI E. M. U. 2011, Culture in bilico. Antropologia del Medio Oriente, Bruno
Mondadori, Milano.

FABIETTI E. M. U. 2013, Ludentita etnica. Storia e critica dv un concetto equivoco,
Carocci Editore, Roma.

FABIETTI E. M. U., 2016, Medw Orente, Uno sguardo antropologico, Cortina Editore,
Milano.

FEDELE V. 2013, L’Islam mediterranco. Una wvia protestante?, Bonanno Editore,
Acireale.

GURRA M. 2008, Nerw. Revisté e Pérmueishme Shqirtnore Kulturore. Rorrik 1942 — Shator
1944. Alsar, Tirana.

GEERTZ C. 1968, Islam Observed, Yale University Press, New York.

HERVIEUR-LEGER D. 1993, La religion pour mémoire, Les Editions du Cerf, Parigi.

KRAMER G. 2006, «Drawing Boundaries: Yusuf al-Qadawi on Apostasy» in
Kramer G., Schmidtke S., Speaking for Islam. Religious Authority in Muslims Society,
Brill, Leiden.

MANTRAN R. 1999, Storia dell’Impero Ottomano, Argo, Lecce.

MARR T. 2006, The Cultural Roots of American Islamicism, Cambridge University
Press, Cambridge.

MERDJANOVA 1. 2012, Rediscovering the Umma. Muslms n the Balkans between
Nationalism and Transnationalism, Oxford University Press, Oxford.

Porovic A. 1986, L’Islam Balkanique. Les musulmans du sud-est européen dans le période
post-ottomane, Harrassowitz, Berlino.

RoOY O. 2002, L’Islam mondialisé, Editions du Seuil, Parigi.

RoOY O. 2008, La Sainte Ignorance. Le temps de la religion sans culture, Edition du Seuil,
Parigi.

SAID W.E. 1999, Orentalismo. Limmagine europea dell’Oriente, Feltrinelli, Milano.

SALVATORE A. 1998, «Staging Virtue: The Disembodiment of Self- Correctness
and the Making of Islam as Public Norm», in Stauth, G., Islam, Motor
or Challenge of Modermity, LI'T Verlag, Munster.

SULSTAROVA E. 2015, «Islam and Orientalism in Contemporary Albania», in
Roy O. e Elbasani A., The Revival of Islam in the Balkans: from Identity to Religiosity,
Palgrave Milgram, Londra.

TAYLOR C. 2007, The Secular Age, Harvard University Press, Cambridge.

TODOROVA M. 2009, Imagining the Balkans, Oxford University Press, Oxford.

84



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

L’AUTORE

Gianfranco Bria ¢ dottore di ricerca in “Histoire et Civilisation” al’EHESS e in
“Innovazioni e conoscenze per lo Sviluppo” all’Universita della Calabria.

E-mail: gianfranco.bria@gmail.com




