OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

La nascita di un impero islamico sul
Mediterraneo.

Il califfato ismailita dei fatimidi: dall’origine
alla conquista dell’Egitto

Gustavo Mayera

Abstract: In the 10th century, a new empire arises on Mediterranean shores: the Fatimid Caliphate. In a
few decades, a minority and persecuted Islamic fringe is able to found a vast, rich and enlightened empire.
In this article, the dynamics that supported the creation of this empire will be analysed as well as and the
characteristics that make it an illustrious example of fruitful coexistence between different cultures.

Keywords: Fatimid — religious minorities — North-Africa
Parole chiave: Fatimidi — minoranze religiose — Nord Africa

Aelesk

INTRODUZIONE

Negli ultimi anni, gran parte delle questioni politiche e sociali che maggiormente
assillano tanto gli analisti quanto I’opinione pubblica ruotano intorno ai fenomenti
della globalizzazione e della coesistenza di culture diverse. Dalla tv alle aule
universitarie ci si imbatte quotidianamente in dibattiti sull’interculturalismo, su
come garantire una pacifica convivenza tra genti tanto diverse quanto a stretto
contatto e sulla bonta o meno delle differenti politiche adottate dai tanti paesi
ormai inevitabilmente multiculturali.

Ascoltando le opinioni in merito a queste problematiche, cio che salta
all’occhio di chi ha un po’ di confidenza con la storia ¢ che, troppo spesso anche
nei dibattiti tra esperti, la prospettiva temporale della rielaborazione degli eventi
¢ estremamente limitata. Pertanto, si guarda a questi fenomeni come a una
peculiarita moderna e, in molti casi, addirittura come a una novita degli ultimi
anni. Un tale approccio, ovviamente, non solo fa apparire il problema ancora piu
complesso di quanto in effetti possa essere, ma, cosa ancor piu grave, crea solo
timori e non lascia spazio a possibili orizzonti positivi.

In realta, di fenomeni di globalizzazione e interculturalismo ne ¢ piena la
storia: sono svariati gli esempi ai quali c1 st potrebbe rivolgere, guardando agh
imperi del passato, per averne conferme. Peraltro, non parliamo qui di semplici
contingenze, ma di lunghi archi di tempo in cui culture apparentemente

27



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

inconciliabili o geograficamente lontanissime hanno dato vita, attraverso il loro
incontro, a periodi tra 1 piu aurei che I'uomo ricordi. Infine, ¢ interessante notare,
ed ¢ forse ancor piu esemplare, lo spirito che ha caratterizzato in molti casi questi
incontri, 1 quali sono stati piu proficui quando 1l dialogo ¢ stato aperto ma basato
su principi saldi da entrambe le parti e non su una sorta di passivo pacifismo. La
storia ¢ un enorme bacino di esperienze, possibilita e insegnamenti dai quali ¢
doveroso 1imparare; trascurare questa risorsa sarebbe una negligenza
imperdonabile.

Dunque, nonostante gli svariati spunti di riflessione che un’analisi dell’ascesa
de1 Fatimidi al potere puo stimolare, come vedremo da questa breve trattazione,
abbiamo voluto sottolineare, qui in sede introduttiva, le problematiche legate alla
globalizzazione e all'interculturalismo, perché rappresentano certamente un trait
d’umion  particolarmente interessante tra I'impero ismailita e 1’Occidente
contemporaneo. L’articolo, ovviamente, analizza il fenomeno nel suo complesso
e gli elementi ai quali abbiamo sopra fatto riferimento sono solo uno degli aspetti
trattati, che abbiamo comunque ritenuto un bene sottolineare tenuto conto del
contesto storico odierno.

GLI ISMAILITI

L’ismailismo (isma‘ilyya), o da‘wa («appello», «convocazione», «proclamazione»,
«propaganda»), ¢ un movimento islamico sorto nel 756, in seguito alla morte del
sesto imam (guida spirituale degli Sciiti e diretto discendente del Profeta) Ja‘far,
detto al-Sadiq («l veridico»). Gli Ismailiti fanno parte della grande famiglia delle
correnti sciite, che traggono il loro nome dalla ski‘a («partito», «fazione»),
rappresentando una delle confessioni che sostennero la fazione di ‘Ali e 1 diretta
discendenti di Muhammad nel conflitto per la successione alla guida della
comunita islamica. Nell'insieme dei gruppi sciiti, gli Ismailiti vengono in genere
classificati dai loro avversari tra 1 cosiddetti ghulat («gli esagerati»), termine che
indica quel gruppi che si spinsero in elaborazioni dottrinali, interpretazioni del
Corano e meditazioni filosofiche considerate generalmente radicali, ardite, ma,
non per questo, necessariamente eterodosse. La da‘wa si ¢ distinta per I’enorme
importanza assunta in epoca classica e — attraverso periodi d’oro e di decadenza,
divisioni e attacchi malevoli! — per una continuita che ne ha garantito ’esistenza
sino ai glorni Nostri.

Ja‘far al-Sadiq, sesto imam sciita, ¢ stato 'ulimo che Ismailiti e Scut
duodecimani hanno avuto in comune; infatti, dopo la sua morte, 'vmamiyya subi
una spaccatura che segno profondamente la storia della shia. Il sesto imam

I Fino a entrare nella letteratura e nel lessico occidentali come famigerato simbolo di morte. Ricordiamo
che, secondo dei racconti giunti a noi attraverso Marco Polo e forse a causa di cattive traslitterazioni, gli
ismailiti erano conosciuti in occidente col termine «assassini», che in seguito acquisi, probabilmente anche
grazie alla cattiva propaganda sunnita, il significato di «colui che uccide» (Cfr. Filipani-Ronconi 1973, 3-

9).
28



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

designo certamente come suo successore il figlio Isma‘il?, ma pare che questi sia
morto prima del padre,® almeno secondo la maggioranza delle fonti. Una parte
della storiografia ismailita, invece, sostiene che Isma‘il sopravvisse al padre e,
quindi, gli succedette realmente, designando, i1noltre, il proprio figlio,
Muhammad al-Maymun («l fortunato», «l’augusto», m. dopo i 795), come
ulteriore successore all’imamato. Precedente o posteriore che sia stata rispetto a
quella del padre, la morte di Isma‘il provoco le pretese alla successione degli altri
figli di Ja‘far, favorendo la frammentazione degli Sciiti imamiti* in diversi gruppi.

Muhammad al-Maymun era il nipote piu grande di Ja‘far e, inoltre, era anche
piu vecchio dello zio Musa, fratello di Isma‘il, di otto anni; cosi, dopo la morte di
‘Abd Allah nel 766, al-Maymun divento il membro piu anziano fra i discendenti
del sesto imam. Cio avrebbe giustificato pienamente la legittimita della
successione di Muhammad e le pretese dei proto-Ismailiti, ma restano 1 dubbi
sulla volonta di al-Sadiq in proposito. Tuttavia, la maggior parte degli imamiti
preferi 'imamato di Musa al-Kazim e solo una parte minoritaria riconobbe come
proprio imam al-Maymun, che, per sfuggire agli Abbasidi®, lascio Medina e si
diresse in oriente, dando cosi 1nizio al primo dawr al-satr («ciclo di occultamento»)
della storia ismailitaS.

A partire da questo momento e fino al 902, gli imam ismailitt da Muhammad
al-Maymun a ‘Abd Allah, poi detto al-Mahdi e fondatore del Califfato fatimide,
diressero lattivita della da‘wa organizzando le spedizioni dei propri da‘%
(«propagandisti») net territori dell'impero islamico. Dall’Iraq partirono numerosi
propagandisti per portare la da‘wa nel resto del mondo islamico, dando vita ai
centr1 fortificati di propaganda (dar al-hyra, «casa dell’egira») a Kufa, in Yemen,
in Bahrayn, nell’Africa del nord ecc. Fino all'inizio del X secolo, dunque,
I'ismailismo, pur ramificandosi ampiamente allinterno dei territori islamici,
rimase confinato in queste roccaforti o, nel migliore dei casi, in piccoli domini
regionali, come avvenne ad esempio in Yemen. Fu proprio dalla dar al-hyra
yemenita che Ibn Hawshab, uno dei principali da% del IX secolo, organizzo
missiont sia in luoghi relativamente vicini — Egitto, Bahrayn e Yamama’ — sia in

2 Secondo Daftary, Isma‘il era il figlio maggiore di Ja'far, ‘Abd Allah al-Aftah era il secondogenito ¢ Musa
al-Kazim 1l terzo (Daftary 2011, 58); secondo Filippani Ronconi, Isma‘l era il secondogenito del sesto
imam, ma fu designato alla successione perché «il primogenito, ‘Abd Allah, era un mentecatto»
(Filippani-Ronconi 1973, 52).

3 Isma‘ll potrebbe anche essere stato diseredato prima di morire (Filippani-Ronconi 1973, 54).

+ Oggi col termine imamiti si considera solitamente il solo ramo duodecimano della sk7‘, in realta anche
gli ismailiti discendono dall’zmamzyya, cio¢ allo sciismo che riconobbe come legittimi imam ‘All Zayn al-
‘Abidim, Muhammad al-Baqjir e Ja‘far al-Sadiq.

> La dinastia abbaside, prima alleata degli Sciiti, ottenuto il califfato Ii perseguito per decenni, essendo
rimasti I'unica vera alternativa per la guida della comunita islamica.

6 L’ismailismo ¢ stato sempre caratterizzato da un’alternanza tra periodi di occultamento e altri di
manifestazione dei propri imam. Il periodo in cui gli imam sono occultati ¢ detto dawr al-satr, quello in cui
invece gli imam sono manifesti al mondo ¢ detto dawr al-kashf («ciclo di manifestazione»). Generalmente, 1
periodi in cui gli imam sono stati nascosti hanno avuto una durata di tre generazioni e importanti
conseguenze dottrinali, mentre 1 cicli di manifestazione hanno avuto una durata di sette o quattordici
generazioni.

7 Regione centrale della penisola arabica nel Najd orientale.

29



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

regioni lontanissime — nel Sind®, dove fu inviato al-Haytham, e presso 1 berberi
Kutama delle montagne della bassa Cabilia nell’odierna Algeria, dove opero Abu
‘Abd Allah al-Shi1? artefice principale della nascita dell'impero fatimide.

Con la fine del primo periodo di occultamento e ’autoproclamazione di ‘Abd
Allah a mahdi («guidato», ¢ 'imam atteso, che nei periodi di occultamento resta
nascosto pur conservando sempre la funzione di guida suprema della comunita)
nell’899 si posero le basi politiche, oltreché dottrinali, per la fondazione del
futuro Califfato fatimide, all'instaurazione del quale, senza averne ancora piena
consapevolezza, stava gia lavorando Abu ‘Abd Allah al-ShiT in Nord Africa.

Col fine di avere un quadro d’insieme piu chiaro della complessa situazione
storica e geografica del mondo islamico di quel tempo, cerchiamo ora di
descriverne la situazione per sommi capi.

IL MONDO ISLAMICO TRA IL IX E XII SECOLO

Dalla seconda meta del IX secolo, la parabola storica del califfato abbaside 1nizio
la sua fase discendente. Tra il IX e il X secolo 'impero divenne un complesso
insieme di emirati, che, pur continuando a essere formalmente dei domini del
califfato, furono in realta dei regni indipendenti governati da dinastie di emiri
spesso piu potenti e influenti degli stessi califfi. Nelle provincie orientali, prima 1
Tahiridi!?, tra ’821 e 1’862, po1 1 Saffaridi!!, nella seconda meta del IX secolo e,
infine, 1 Samanidi!?, per tutto il X secolo, crearono immensi domini personali
sostanzialmente autonomi, nonostante un apparente e solo formale vassallaggio
nei confronti degli Abbasidi. Anche in Africa del nord, si formarono degli stati
formalmente vassalli del califfato!? e relativamente liberi dal controllo di questo: il
regno degli Idrisidi'#, che tra il 788 e il 985 regnarono nei territori intorno a
Walila e Fez nell’estremo occidente; lo stato kharyjita sufrita dei Midraridi!®, che
tra I'823 e 1l 976 controllarono la regione di Syilmasa (oggi detta Rissani)

8 L’odierno Pakistan, luogo dal quale inizio 'importante diffusione della da‘wa in India.

9 Cfr. Daftary 2011, 67-70.

10 Da Tahir (m. 822), comandante dell’esercito del califfo al-Ma’'mun (813/833) e poi governatore del
Khurasan, che fu il capostipite della dinastia.

I Originari del Sistan, 1 Saffaridi si iniziarono a imporre nelle provincie orientali dell'impero grazie a
Ya‘qub ibn al-Layt (m. 879) ¢ ai suoi fratelli, i quali discendevano da una famiglia di calderai (saffar)
(Bernardini 2003, 45).

121 Samanidi furono un’antica famiglia della Transoxiana (o forse del Khurasan) che verso la fine del IX
secolo costituirono un proprio emirato, solo formalmente vassallo degli Abbasidi, che comprendeva gran
parte dell’oriente islamico del tempo. L’emirato samanide si impose come un vero e proprio Stato
dinastico a partire dalla fine del IX secolo grazie a Isma‘il ibn Ahmad (m. 907) ¢ duro fino al 999. Tra gli
emiri della dinastia samanide vanno ricordati, per i rapporti che ebbero con I'ismailismo, sia Ahmad ibn
Isma‘l, sia Nasr II ibn Ahmad, che furono i due successori di Isma‘l, il quale, a sua volta, fu certamente il
vero fondatore dell’emirato, ma non il capostipite della sua schiatta (Cfr. Bernardini 2003, 60-61).

13 Anche gli Omayyadi di Spagna ebbero in alcuni periodi una certa influenza su alcuni di questi regni.

14 Da Idris ibn ‘Abd Allah (m. 791), che fu riconosciuto imam.

15 Dal soprannome del fondatore del regno: Midrar («elargitore di copiosa pioggia», m. 876) (Lo Jacono

2003, 162).

30



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

nell’odierno Marocco sud orientale; il territorio kharyjita ibadita dei Rustemidi!®,
che tra 11 772 e 1l 909 dominarono su Tahert nell’odierna Algeria settentrionale;
I’emirato Aglabide!”?, tra I’'800 e il 909, comprendente I'lfriqiya (I’Africa romana,
lodierna Tunisia), I’Algeria orientale, la Sicilia e, per un brevissimo periodo,
anche la Calabria fino a Cosenza; infine I’Egitto, governato, fino alla conquista
fatimide, dalle due dinastie deir Tulunidi'® prima (868/904) e degli Ikhshididi!?
poi (935/969).

Nel 946, Baghdad fu conquistata da Ahmad ibn Buya, originario del Daylam,
il quale s1 impose come protettore del califfo, svuotando definitivamente l'istituto
califfale di qualsiasi potere effettivo.

Ahmad, insignito dal califfo dei titoli di amir al-umara’ («comandante de1
comandanti») e mu‘zz al-Dawla («glorificatore della dinastia»), e 1 suoi fratelli ‘Ali
e al-Hasan diedero vita a una dinastia, detta buyide, che domino sul califfato
abbaside fino al 1055%. I Buyidi furono una stirpe di guerrieri sciiti imamiti, che
rinvigorirono I'imamismo, ma, allo stesso tempo, furono un baluardo contro 1
propri cugini ismailiti fatimidi. Malgrado 1l fatto che, infatti, avessero ridotto il
ruolo del califfo a una pura formalita, essi lo avevano di fatto difeso contro la
minaccia ismailita. Se 1 Buyidi avessero ceduto alle pressioni dei cugini fatimidi,
avrebbero, se non altro, dovuto concedere a questi la leadership nel governo dei
domini abbasidi. Cosi, piu per conservare il potere che per motivi d’ordine
religioso, 1 Buyidi, paradossalmente, salvaguardarono il califfato sunnita. Questa
schiatta caspica, comunque, non ebbe vita lunga: nel 1055, 1 Turchi Selgiuchidi
di Toghril (m. 1063) conquistarono a loro volta Baghdad, sostituendosi ai Buyidi
nella tutela del califfato?!. Cosi, I'impero abbaside, nonostante le minacce sciite
provenienti da ovest, da sud e anche dai vertici della sua stessa amministrazione,
continuo a esistere, favorendo la diffusione dell’islam sunnita nel mondo
musulmano.

Per completare 1l quadro della situazione politica dell'impero abbaside tra 1
secoli IX e XII, bisogna ricordare la presenza carmata in Bahrayn?? e le difficili

16 Dal nome del fondatore di Tahert: Ibn Rustam (m. 788).

17 Dal nome del governatore dell’Ifrigiya e poi emiro: Ibrahim ibn al-Aghlab (m. 812).

18 Dal nome del suo fondatore Ahmad ibn Tulun (m. 884).

19 Dinastia fondata da Abu Bakr Muhammad ibn Tughj (m. 946), insignito da califfo al-Radi del sovrano
titolo sogdiano di tkhshid.

20 Cfr. Lo Jacono 2003.

21 Cfr. Bernardini 2003.

22T Carmati derivarono il loro nome da Hamdan Qarmat, che, constatate le apparenti novita introdotte
nella dottrina ismailita da ‘Abd Allah al-Mahdi, decise di separarsi dalla da‘wa di Salamiyya. Mentre nel
resto del mondo islamico il carmatismo ebbe alcuni successi ma per lo piu effimeri e di breve durata, in
Bahrayn 1 seguaci di Hamdan Qarmat riuscirono a costituire un vero ¢ proprio stato carmata, con
importanti ¢ spesso drammatiche conseguenze sia per 'intera penisola arabica e 1 territori limitrofi che
per la sensibilita stessa dell’intero mondo islamico e la stabilita del califfato abbaside. Il fondatore dello
stato carmata del Bahrayn fu il da7 Abu Sa‘id Hasan ibn Bahram al-Jannabi, il quale, dopo aver sconfitto
un esercito abbaside di circa duemila uomini, riusci ad impadronirsi della capitale del Bahrayn, Hajar, nel
903. Nonostante alcune defezioni e una politica estera che subi negli anni importanti cambiamenti, lo
stato carmata sopravvisse fino al 1077 (Cfr. Daftary 2011, 74 e ss.; Lo Jacono 2003, 251 e ss.; Filippani-
Ronconi 1973, 63 e ss.; Laoust 1983, 140).

31



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

situazioni del Sistan, dell’Azerbaijan, del Daylam e del Tabaristan, territori
flagellati da continue rivolte.
E questo 1l panorama in cut si inserirono, all’inizio del X secolo, 1 Fatimidi.

NASCITA E CONSOLIDAMENTO DELLO STATO FATIMIDE IN NORD AFRICA
(909/910)

Come abbiamo gia visto in precedenza, dalla dar al-hyra yemenita Ibn Hawshab
organizzo numerose missioni di da%7 verso territori vicini e lontani. Uno di questi
propagandisti, Abu ‘Abd Allah al-Shif, giunse presso 1 berberi Kutama delle
montagne della bassa Cabilia nell’odierna Algeria, dove la da‘wa ebbe un grande
successo. L’avversione dei Kutama nei confronti degli Aghlabidi e 'annuncio del
prossimo avvento del mahdr, 11 quale avrebbe ristabilito la giustizia e la vera
religione, furono un perfetto binomio per il successo dellismailismo in queste
provincie.

Il mahdr atteso era ‘Abd Allah, 1l quale, dopo la fuga da Salamiyya, si diresse
prima a Ramla in Palestina e, poi, in Egitto nel 904. Secondo il resoconto del
ciambellano del mahdi, Ja‘far, in Egitto ‘Abd Allah fu accolto dal capo da‘ locale,
Abu ‘Ali, che secondo il geografo e viaggiatore Ibn Hawqal non sarebbe stato
altri che Hamdan Qarmat?3. Se cio che dice Ibn Hawqal fosse vero, si dovrebbe
presumere che, dopo un iniziale contrasto, Hamdan Qarmat torno nelle file
dell’’smailismo fatimide.

‘Abd Allah rimase a Fustat, la capitale dell’Egitto tulunide, per un anno,
passato 1l quale decise di partire a causa del pericoloso e imminente ritorno degli
eserciti abbasidi sulle sponde del Nilo. Le truppe califfali, infatti, avrebbero di li a
poco ristabilito il diretto controllo di Bagdad sulla terra delle piramidi ponendo
fine alla dinastia tulunide; cio avrebbe certamente causato I'inizio di un’aspra
caccia allimam ismailita da parte degli abbasidi anche nella provincia egiziana,
imponendo ad ‘Abd Allah la necessita di un immediato nuovo trasferimento. Il
mahdz s1 trovo di fronte a due alternative: fuggire in Yemen, dove avrebbe trovato
s1 una forte comunita ismailita, esposta pero al pericolo carmata e, inoltre, con la
necessita di attraversare territori rischiosi, oppure rifugiarsi nel paese dei
Kutama, dove Abu ‘Abd Allah al-ShiT aveva gia ottenuto grandi successi. ‘Abd
Allah preferi rifugiarsi nel Maghreb, cosi, al seguito di una carovana e attraverso
la Tripolitania meridionale per evitare 1 territori aghlabidi?*, giunse insieme al
figlio Abu 1-Qasim Muhammad (m. 946) a Syilmasa. Qui il mahdr visse per
quattro anni sotto copertura e, nonostante alla fine dei quattro anni di soggiorno

una denuncia porto al suo arresto, 1 Midraridi non riuscirono a individuare la
vera identita di ‘Abd Allah.

23 Cfr. Daftary 2011, 96.
24 Gli aghlabidi, pur se con grande liberta, erano comunque dei governatori degli Abbasidi.

32



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

Intanto, nella bassa Cabilia, la da‘wa di Abu ‘Abd Allah al-Shi‘T aveva ottenuto
importanti successi tra 1 Kutama, 1 quali assimilarono la dottrina ismailita,
nonostante le diffuse propensione berbere verso il Kharjjismo e le difficolta a
imporre la Shari‘a tra queste popolazioni organizzate secondo antichissime norme
consuetudinarie. Il da7 dei Kutama aveva stabilito il suo quartier generale prima
a Ikjan, vicino a Mila a un centinaio di chilometri a est di Algeri, poi a Tazrut, a
sud ovest di Mila. Proprio a Tazrut al-Shi‘T aveva organizzato una dar al-hyra,
dove s1 impegno con 'aiuto di altri da7 e anche personalmente nell’'insegnamento
della dottrina ismailita in lezioni note come «sedute di sapienza» (maals al-
hikma),? essendo, appunto, la dottrina esoterica ismailita considerata come la vera
sapienza. Intorno al 903, 1 Kutama, guidati con grande autorita da Abu ‘Abd
Allah, erano ormai diventati una forte comunita ismailita, rispettosa della shari‘a,
con una discreta preparazione dottrinale e un forte esercito, che favori
laccumulo di grandi ricchezze grazie a numerose spedizioni e scorrerie
principalmente nei territori aghlabidi.

A questo punto, al-Shi‘T poté mirare alla conquista vera e propria dell’emirato
aghlabide, che st concluse nel 909 con la caduta della citta palazzo di Raqggada,
nei sobborghi di Qayrawan. Il governatore aghlabide fuggi in Egitto e 1 palazzi di
Raqqada furono saccheggiati dalla popolazione di Qayrawan fino a quando 1
Kutama non riuscirono a prendere possesso definitivamente della citta.
All’entrata di Abu ‘Abd Allah nell’ex residenza aghlabide segui I'immediato
arrivo di una delegazione di notabili di Qayrawan per elogiare il vincitore. Al-
ShiT promulgd immediatamente 'amnistia per gli abitanti dell’ex capitale
aghlabide, celebrando il successo dei «sostenitori della verita» (ansar al-haqq), 1
Kutama, e introdusse poi I'adhan (il «richiamo alla preghiera») di forma sciita e,
nella khutba (allocuzione pronunciata dal minbar di una moschea in occasione della
preghiera del venerdi), le benedizioni sull’ahl al-bayt (la «gente della casa», cioe gli
appartenenti al casato di Muhammad), senza pronunciare, pero, i nome del
mahdt, perché ancora costretto nella residenza di Sijilmasa. Inoltre, grazie alla
predicazione e ai dibattiti con 1 Sunniti del dotto fratello di Abu ‘Abd Allah, Abu
1-“‘Abbas, si 1nizio ad affermare nei territori dell’ex emirato aghlabide 1l diritto
degli alidi a governare la comunita islamica, cominciando a stabilire 1 fondamenti
dottrinali del futuro califfato sciita fatimide.

Una volta conquistata I'Ifriqiya, al-Shi‘T poté finalmente organizzare una
spedizione per liberare il suo mahdi dalla residenza forzata di Sijilmasa. Nel
giugno del 909, Abu ‘Abd Allah parti con un forte esercito verso la capitale
midraride e, durante il tragitto, sconfisse definitivamente anche 1 Rustemidi di
Tahert. Il da% ismailita giunse a Sijilmasa nell’agosto del 909, conquisto la citta e
libero ‘Abd Allah, ponendo fine, ufficialmente da questa data, al primo dawr al-
satr. L’imam parti per I'lfrigiya a ottobre, giungendo a Qayrawan il 4 gennaio
910, dove fu accolto trionfalmente e nominato immediatamente governatore. Il
giorno dopo, in tutte le moschee di Qayrawan, la khutba fu dedicata ad ‘Abd

25 Cfr. Daftary 2011, 98.
33



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

Allah con la menzione di tutti 1 suoi titoli: al-tmam al-mahdi bi-llah («'imam
rettamente guidato da Dio») e amir al-mu’minin. Con larrivo di al-Mahdi a
Qayrawan ha 1inizio, di fatto, il califfato fatimide, che come primi provvedimenti
sancl i conferimento dell'imamato all’ail al-bayt, ordino ai giurisperiti di
adeguarsi alle forme della giurisprudenza sciita, tenendo presente in particolare
gli msegnamenti di Ja‘far al-Sadiq, ed estese l'insegnamento della dottrina
ismailita in tutti 1 nuowvi territori, affidandone la direzione ad Aflah ibn Harun al-
Malusi, un berbero nominato giudice di Raqqada.

I PRIMI ANNI DEL CALIFFATO: DA ‘ABD ALLAH AD AL-MANSUR (910/953)

Durante 1 primi decenni di vita, 1l califfato fatimide ebbe molte difficolta a causa
de1l numerosi nemici sia interni che esterni: gli abbasidi a est, gli omayyadi di al-
Andalus a ovest, 1 bizantini sul mare e in Sicilia, 1 berberi kharijiti e Postilita dei
cittadini sunniti. Il primo pericolo giunse, pero, da un fronte insospettabile: fu
Abu ‘Abd Allah, il grande e fondamentale artefice dei successi fatimidi nel
Maghreb, a minacciare per primo il novello califfato gia nel 911. Il da%7 non
riusci, evidentemente, ad adeguarsi alle politiche del suo signore, al passaggio
dalla da‘wa alla dawla («dinastia», «Regno», «Stato»), entrando cosi in contrasto
con I'imam, probabilmente su questioni di natura fiscale, ma forse anche a causa
dell’inevitabile depauperamento della sua autorita tra uomini e in luoghi che fino
a poco tempo prima erano stati completamente soggetti alla sua volonta.
Certamente, al-Shi‘T avrebbe dovuto prevedere questi risvolti quando consegno le
sue conquiste al proprio mahdr, ma qualcosa dovette andare diversamente rispetto
alle sue previsioni e, cosi, 1 grande propagandista e conquistatore ismailita
concluse la sua vita con un’ignominiosa accusa di tradimento e la conseguente
condanna a morte. Dopo la morte di Abu ‘Abd Allah, 'imam fatimide riusci,
inoltre, a sedare una rivolta berbera der Maghrawa, nel Maghreb centrale,
organizzata con l'aiuto degli Omayyadi di al-Andalus. Questi avvenimenti
servirono a consolidare I'autorita dell’Imam tanto sui Kutama, quanto sulle genti
dei territori da lui governati: 'odierna Algeria, I'Ifriqiya, la Tripolitania e la
Sicilia, quest’ultima affidata a una dinastia vassalla e parzialmente indipendente
di governatori Kalbit.

Nel 912 fu fondata la nuova capitale Mahdiyya, sulla costa orientale
dell’Ifriqiya, con un porto e un cantiere navale, a sostegno della flotta ereditata
dall’emirato aghlabide?¢. Tanto sul mare, quanto sulla terraferma, ‘Abd Allah
cerco di espandere 1 confini del suo impero a ovest e a est, da un lato contro le
popolazioni magrebine dell’estremo Occidente, dall’altro contro Bizantini e
Abbasidi. Gli obiettivi principali di ‘Abd Allah e dei suo1 successori furono, pero,
principalmente 1 territori orientali e, durante il primo secolo di vita del califfato,

26 Ancora oggi si possono ammirare alcune delle costruzioni edificate dai Fatimidi, tra le quali la moschea
fatta costruire da ‘Abd Allah.

34



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

principalmente I’Egitto. Lo scopo ultimo delle mire ismailite, infatti, era la
distruzione del califfato abbaside, ché solo cosi si sarebbe potuta imporre a tutti 1
musulmani la guida dell’ak/ al-bayt e, in particolare, quella del califfato fatimide,
'unica istituzione che ritenessero legittimata a guidare la umma. Cosi, ben presto,
al-Mahdi 1nizio a inviare contro I’Egitto delle spedizioni, che nonostante gl
iniziali successi, non riuscirono ad abbattere 1l potere abbaside in questa ricca
provincia. La prima impresa egiziana fu avviata nel 914 e affidata al comando
del berbero Kutama Habasa e del figlio del mahdi Abu I-Qasim, che riuscirono a
conquistare Alessandria, spingendosi verso Jiza, pur se, infine, furono costretti a
tornare sui loro passi a causa di problemi logistici. Nel 919, Abu 1-Qasim, questa
volta col sostegno della flotta, tento nuovamente di conquistare I’Egitto riuscendo
ancora a prendere Alessandria, ma anche questa seconda spedizione si concluse
con un insuccesso. L’amir Mu‘nis, infatti, richiamo coraggiosamente, nonostante
il pericolo bizantino, la flotta abbaside di stanza a Tarso, riuscendo a mettere
fuori combattimento le navi fatimidi, costringendo un’altra volta 1l figlio di ‘Abd
Allah ad abbandonare, nella primavera, la citta fondata da Alessandro Magno?’.

Al-Mahdi mori nel 934 e gl successe 1l figlio Abu 1-Qasim Muhammad
(934/946), detto al-Qa’im («Colui che si leva»), che, in linea con la tradizione
sciita, aveva lo stesso nome del Profeta; infatti, secondo gli Sciuiti, 11 membro
dell’ahl al-bayt che avrebbe restaurato il vero Islam si sarebbe dovuto chiamare
Muhammad ibn ‘Abd Allah?8. Anche Abu 1-Qasim, come il padre, prese 1 titoli
regali di al-Mahdr bi-llah e al-Qa’um bi-amr Allah, a dimostrazione dell'importanza
che ancora rivestiva, anche tra 1 berberi, I’assunzione del potere da parte del
mahdz.

Al-Q2a’im dovette rinunciare durante il suo regno alle imprese in Egitto.
Infatti, tra il 942 e il 947, una gravissima rivolta kharijita guidata da Abu Yazid
Makhlad ibn Kaydad al-Nukkari dei banz Zanata?” mise in serio pericolo
Iesistenza stessa del califfato. L’«Uomo dell’asino» (Sahib al-himar), come veniva
chiamato Abu Yazid?, fu in origine un kharijita ibadita3!, ma, a un certo punto
della sua vita, si allontano dagli insegnamenti moderati dell’tbadismo. Cosi, come
gli Azraqiti32, inizio a predicare l'istirad («esame»), con cuil si obbligava ogni
nuovo adepto all’assassinio degli avversari politico-religiosi, compresi 1 figli e le
mogli. Con la complicita degli Omayyadi di Spagna e dei Malikiti di Qayrawan,
Abu Yazid riuscl a conquistare e saccheggiare gran parte dei territori fatimidi e a
prendere e devastare sia Qayrawan che Raqqada. Solo al-Mahdiyya riusci a
resistere, nonostante il lungo assedio, all’avanzata dell’«uomo dell’asino», tra

27 Cfr. Lo Jacono 2003, 281.

28 Tanto ‘Abd Allah quanto il figlio avrebbero avuto in origine nomi diversi: il primo si sarebbe chiamato
‘All e Sa‘ld, mentre il secondo ‘Abd al-Rahman (Cfr. Daftary 2011, 101). Questi altri nomi potrebbero
comunque anche essere stati utilizzati, a nostro parere, per creare confusione tra gli abbasidi durante il
periodo dell’occultamento.

29 Una tribu berbera avversaria dei bana Sanhaja, amici dei Fatimidi.

30 Perché amava viaggiare in groppa a un asino.

31 Gli ibaditi erano il ramo piu moderato tra 1 kharijiti.

3211 ramo piu estremista del kharijismo.

35



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

I’altro grazie alle valide difese organizzate dal capo dei Sanhaja, Zir1 ibn Manad.
Intanto, nel 946, mori al-Qa’im e gli successe il figlio Abu Tahir Isma‘l
(946/953), che prese 1l titolo regale di al-Mansir bi-llah («Il vittorioso per grazia di
Dio»). Solo nel 947 al-Mansur riusci finalmente a sconfiggere Abu Yazid, il quale
s1 trovo abbandonato dai suoi alleati sunniti dell'lfriqiya a causa delle continue
devastazioni da lui perpetrate. Al-Mansur, dopo aver sradicato definitivamente il
movimento di Abu Yazid e messo al sicuro il regno, procedette all’edificazione
della nuova capitale di al-Mansuriyya, completata nel 948. Questa fu la capitale
del califfato fatimide fino al 973 e, con 1 suoi palazzi e la moschea di al-Azhar33,
servi da modello per quella che fu in seguito la grande capitale fatimide egiziana,
Il Cairo.

IL CALIFFATO FATIMIDE DIVENTA UN IMPERO: AL-MU‘IZZ E LA CONQUISTA
DELL’EGITTO

Al-Mansur mori prematuramente a trentanove anni nel 953, dopo soli sette anni
di regno. Con il quarto califfo fatimide, Abu Tamim Ma‘add (953/975), detto al-
Mu‘izz li-din Allah («Il glorificatore della religione di Dio»), 1l califfato fatimide
divenne un vero e proprio impero, sia dal punto di vista territoriale che sotto il
profilo organizzativo e culturale. Tutte le fonti sono d’accordo nell’attribuire ad
al-Mu‘izz un ruolo centrale nella costruzione dell'impero fatimide, al quale il
grande califfo diede un sistema giuridico, quello spirito libertario e valorizzatore
delle arti che fu sempre una sua prerogativa, un ruolo guida nella da‘wa e, infine,
la conquista dell’Egitto.

Nonostante le critiche di antinomia da parte dei Sunniti, 1 Fatimidi
affermarono sempre I'importanza dell’inseparabilita tra zahir e batin, ma, all’inizio
del regno di al-Mu‘izz, pesava ancora la mancanza di una vera e propria scuola
giuridica ismailita. Infatti, non avendo avuto mai uno stato proprio, durante il
periodo dell’occultamento, gli Ismailitti dovettero adottare la ‘agyya
(«dissimulazione»3*) e adeguarsi ai sistemi giuridici dei luoghi in cui si fossero
trovati. Gia durante il califfato di al-Mahdi, pero, grazie al primo giudice

33 Oggt purtroppo non rimane nulla delle meraviglie di al-Mansuriyya, che, dopo la fondazione del Cairo,
fu abbandonata ai saccheggi degli abitanti di Qayrawan.

3% Questa pratica permetteva ai seguact dell’Ahl al-Bayt, in situazioni di pericolo, di dissimulare il proprio
sostegno ai discendenti di ‘Ali, anche affermando il falso e spergiurando. Gli Sciiti difendono la liceita di
questo comportamento appellandosi a due versetti del Corano: «I credenti non si prendano come patroni
1 miscredenti preferendoli ai credenti; chi fa questo non ¢ affatto di Dio, a meno che non temiate qualcosa
da parte loro. Dio vi mettera in guardia contro di S¢, a Dio ¢ il ritorno» (3:28), «Chi ha rinnegato Dio
dopo averlo creduto — tranne coloro che sono costretti a farlo ma hanno il cuore quicto nella fede — e chi
ha spalancato il cuore all’empieta, su costoro si abbattera I'ira che viene da Dio, avranno un castigo
cocente» (16:106). Esiste anche una tradizione secondo la quale un musulmano di Mecca, ‘Ammar,
rinnego la propria fede per evitare le torture dei politeist, ricevendo in seguito 'approvazione del Profeta
per questo suo comportamento. «La lagiypa (il cul etimo rimanda al significato di “timore”, “cautela”) ¢
una pratica chiaramente imposta ai fedeli dello sciismo dalle persecuzioni delle quali sono stati fatto
oggetto attraverso 1 secoli» (Filoramo 1995, 338).

36



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

supremo (qadr al-qudat)®> Aflah ibn Harun al-Malusi, furono composti alcuni
trattati di figh (la disciplina che studia 1l diritto). Ma fu grazie allo studio e alle
opere di al-Qadi al-Nu‘man che nacque finalmente, sotto la guida lungimirante
di al-Mu‘izz, un madhhab («scuola teologico-giuridica»)36 ismailita. Al-Qadi al-
Nu‘man fu sempre al servizio degli imam fatimidi e, sotto il califfato di al-
Mansur, fu nominato giudice supremo, incarico che mantenne anche dopo la
successione di al-Mu‘izz, peraltro con I'aggiunta della funzione di guida delle
«sedute di sapienza». Al-Nu‘man raccolse sistematicamente 1 hadith legali della
tradizione alide utilizzando varie fonti, tra le quali certamente al-Kulayni (m.
940)%7. Questo lungo lavoro diede vita a un primo monumentale compendio
intitolato Ritab al-idah («Il libro del chiarimento»), del quale oggi possediamo solo
qualche frammento, che fu in seguito sintetizzato in vari compendi minori semi-
ufficiali. L’opera principale di Al-Nu‘man furono, pero, 1 Da‘@im al-Islam («I
pilastri dell'islam»), adottati da al-Mu‘izz come codice ufficiale dello stato
fatimide. I Da‘@im al-Islam ebbero, tra I’altro, una funzione legittimante sia per
lautorita dell'imam che per lo stato alide, divenendo immediatamente un
cardine fondamentale del regno fatimide. Ma, allo stesso tempo, dati gli ovvi
riferimenti a tradizioni non solo ismailite, ma anche imamite e zaydite, si cerco di
presentare il codice, smussando 1l piu possibile le divergenze sia con gli altri Sciiti,
sia anche rispetto alle norme della scuola giuridica sunnita malikita. Gli abitanti
dei territori governati dai Fatimidi erano, infatti, per lo piu sunniti, cosi, per
favorire un avvicinamento con questi ed evitare un isolamento della classe
dirigente, al-Mu‘izz agl sempre con moderazione e senza imposizioni. Il califfo fu
disposto anche a riconoscere lo statuto di minoranza per gli Ismailiti del nord
Africa 38, 1maugurando quella politica di tolleranza che da sempre ha
caratterizzato lo stato fatimide.

I Fatimidi si impegnarono nella costruzione di un califfato veramente
alternativo a quello abbaside, non solo attraverso le solite rivendicazioni
dinastiche dell’a/ al-bayt, ma anche cercando di apparire come 1 legittimi sovrani
di tuttt 1 musulmani. Il vero califfato avrebbe dovuto accogliere ogni vero
musulmano e al-Mu‘izz comprese questa necessita, cosi, cerco di mostrarsi ai suoi
sudditi principalmente come un sovrano giusto, sforzandosi di obnubilare le
accuse dei suoi detrattori, che consideravano gli imam ismailiti come dei semplici
capi di una setta minore e degli impostori. Il comportamento di Al-Mu‘izz
inauguro quel peculiare spirito di apertura che distinse quasi sempre 1l califfato
fatimide: un impero veramente universale e aperto, dove le diverse comunita

3511 giudice supremo, oltre a occuparsi di diritto, ebbe anche il ruolo di interprete del batin ¢ capo dei da7
(«da‘t ad-di‘at»), sempre sotto la supervisione dell'imam (Daftary 2011, 105).

36 «Quando si parla di scuole giuridiche si deve intendere qualcosa che va al di l1a della giurisprudenza
strettamente intesa, in quanto comprende nel suo campo d’azione non solo le norme legali vere e proprie,
ma anche tutto cio che riguarda la sfera dei rapporti fra il credente e Dio e 1 principi essenziali del credo»
(Filoramo 1995, 114-115).

37 Autore del monumentale Ritab al-kaft, al-Kulayn1 fu uno dei piu grandi raccoglitori di tradizioni sciite
(Vedi Filoramo 1995, 329 e 337).

38 Cfr. Daftary 2011, 105-107.



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

etniche e religiose, anche non musulmane, poterono vivere con grande liberta,
dove s1 sarebbero potuti trovare dei giurisperiti sunniti a presiedere 1 tribunali o
dei cristiani e degli ebrei ai vertici dell’amministrazione?’. Ovviamente, ci0 non
vuol dire che la dottrina ismailita fosse stata messa da parte, ma, proprio in
ragione della tipica distinzione che I'ismailismo fa tra zahir e batin, questultimo
rimase una prerogativa esclusiva dei vertici della da‘wa e dei suoil iniziati.
Evidentemente, essendoci una perfetta corrispondenza tra 1 capi della da‘wa e 1
verticl dello stato, I'interpretazione esoterica delle scritture continuo a essere il
cardine della dottrina e dello stato fatimidi. D’altronde, 1 maestri ismailiti,
conoscitori della verita esoterica, non diedero mai grande importanza alle dispute
fra le diverse religioni in ambito exoterico. Cosi, 1l piu «democratico» zahir, la
chiave di lettura exoterica delle scritture, apparentemente piu in stretto rapporto
con la shari‘a e aperto a un dibattito pubblico, permise a1 Fatimidi di gestire
meglio le questioni piu strettamente legali, andando incontro alle esigenze delle
diverse scuole giuridiche. Grazie ad Ahmad ibn Ibrahim al-Nisaburi*’, uno dei
pochi da% che ha lasciato nei suoi scritti delle informazioni sull’organizzazione
della da‘wa e dello stato fatimide, sappiamo che gli imam istituirono delle
«sessioni di insegnamento» dette maalis (singolare, majlis)*!. Queste maals, tenute
generalmente dal giudice supremo avevano due livelli: uno aperto al pubblico
sulla legge ismailita, I’altro riservato agli iniziati su questioni d’ordine esoterico.
Inoltre, come abbiamo gia accennato, tanto la funzione di capo della da‘wa,
quanto quella di giudice supremo, erano riunite in un’unica persona, Aflah ibn
Harun prima e al-Qadi al-Nu‘man e 1 suoi discendenti poi*?. Da tutto cio si
evince: da un lato, I'importanza che 1 Fatimidi diedero al legame e all’equilibrio
tra zahir e batin, dall’altro, la cura che si presto sia all'insegnamento esoterico, per
conservare attivamente l'interpretazione profonda della rivelazione, sia a un
costruttivo dibattito pubblico sull’interpretazione letterale di questa, in modo da
spiegare, confrontandosi principalmente coi sudditi sunniti, la shari‘a ismailita.
Proprio in quanto il madhhab ismailita era quello ufficiale dello stato fatimide, fu
necessario tenere delle regolari sessioni pubbliche di spiegazione della legge ai
sudditi, per lo piu sunnity, 1l venerdi dopo la preghiera. Lo stesso al-Qadi al-
Nu‘man tenne queste lezioni, che ebbero sempre una grande partecipazione
popolare, a testimonianza di quanto se ne sentisse la necessita, ma che furono
anche una garanzia di equilibrio tra zahir e batin, data la duplice autorevolezza
del maestro oratore. Dopo queste maalis pubbliche, al-Nu‘man si ritirava nel

39 «Osserva 1l Guyard che “al-Mu‘izz permetteva ai Cristiani di disputare apertamente coi suoi dottori,
cosa fino allora inaudita, ¢ Severo, il noto vescovo di Usmunayn, si servi di questa autorizzazione. Con 1
fondi del tesoro di stato al-Mu‘izz ricostrui la chiesa distrutta di S. Mercurio a Fustat, cio che fino ad
allora non era stato permesso ai cristiani di fare”» (Filippani-Ronconi 1973, 72).

40 Vissuto sotto al ‘Aziz e al-Hakim.

#1 Cfr. Daftary 2011, 126.

42 Solo col califfato di al-Hakim le due funzioni vennero affidate a due persone differenti.

38



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

palazzo fatimide dove si svolgevano le maalis al-hikma, riservate ai soli iniziati.*3
Tutto questo zelo didattico, mosso anche al coinvolgimento del popolo nella vita
dello stato, fu certamente un fattore importante nella creazione di un impero che
ha innegabilmente rappresentato uno degli esempi piu illustri di pacifica
convivenza fra culture diverse. Solo negli ultimi anni di vita del califfato questa
multiculturalita si frantumo in invidie, dissidi e disordini, ma ogni costruzione
umana ¢ destinata prima o poi a decadere.

L’impresa piu celebre e significativa che si svolse sotto 1l califfato di al-Mu‘izz
fu l'agognata conquista dell’Egitto. Dopo due vittoriose campagne, contro
Sijilmasa, nel 958, e Fez, nel 960, il grande generale fatimide Jawhar ibn ‘Abd
Allah, di probabili origini siciliane**, poté dare inizio all’organizzazione di una
nuova spedizione in Egitto. La terra dei faraoni era governata dalla dinastia degli
Ikhshididi, sostanzialmente indipendente dagli Abbasidi, ma in forte declino negli
anni "60 del 900. Inoltre, in questi anni, ’Egitto si trovo in una grave situazione
di carestia, della quale 1 Fatimidi approfittarono intensificando la da‘wa e
promettendo agli abitanti di Fustat che il regno fatimide avrebbe garantito pace,
prosperita e liberta di movimento verso 1 luoghi di pellegrinaggio. Questi atti di
propaganda prelusero alla spedizione militare che parti da Ragqada nel febbraio
969 sotto 1l comando di Jawhar e che giunse a Fustat quattro mesi dopo. La
campagna fu molto piu semplice del previsto, perché il generale fatimide trovo
I’Egitto in preda all’anarchia e alla fame, tanto che bastarono poche promesse a
far cedere qualsiasi resistenza. Jawhar prese possesso della capitale egiziana 1l 30
giugno 969, accampandosi poco fuori le mura, nel luogo dove da li a poco sorse
al-Qakira al-Mu‘izzipya («la Vittoriosa di al-Mu‘izz, Il Cairo), la nuova capitale
dell'impero fatimide®. Il generale fatimide regno sull’Egitto come viceré per
quattro anni con cautela e moderazione: lascio al loro posto 1 vecchi funzionari,
imponendo solo un suo supervisore kutama; introdusse il madhhab ismailita, ma
senza imporre alcuna conversione;*® fece costruire nuovi edifici sia per il califfo
sla per 'amministrazione e fece edificare in pochi mesi la moschea di al-Azhar,
che Ibn Killis trasformo successivamente in un centro d’istruzione superiore
1smailita?’; restauro la sunna del Profeta; infine sostitui 1l bianco fatimide al nero
abbaside*s. Al-Mu‘izz giunse nella capitale egiziana insieme alla famiglia, ad al-
Qadt al-Nu‘man e alle ossa dei suoi predecessori nel mese di giugno del 973,

3 Ovviamente, le lezioni tenute da al-Nu‘man, dovevano essere preventivamente approvate dall’imam.
Inoltre, alcune delle lezioni tenute da al-Nu‘man ai majalis al-hikma furono raccolte nel suo Ta’wil al-da‘@im
(«L’interpretazione dei pilastri»), la versione batinita dei da‘@im al-Islam (Daftary 2011, 128).

#Tra gli studiosi alcuni rifiutano, riguardo a Jawhar, la nisba (elemento onomastico che indica la
provenienza geografica o la tribu) al-Saqlabi («lo slavo») in favore di quella al-Sigillt («il siciliano») (Cfr. Lo
Jacono 2003, 282).

5 «8Si dice che la scelta del nome fu determinata dal caso, che volle che un corvo si posasse sul fili collegati
alle campanelle le quali dovevano dare il segnale d’inizio dei lavori agli operai nell’istante indicato dagli
astrologi come il piu propizio, facendole tintinnare proprio nel momento in cui il pianeta Marte (al-Qahur)
ascendeva all’orizzonte» (Filippani-Ronconi 1973, 71).

46 Gli ismailiti rimasero una minoranza in Egitto anche sotto il califfato fatimide.

47 La massima universita islamica del mondo.

48 Ci riferiamo qui ai colori che contraddistinguevano le due diverse dinastie.

39



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

lasciando 11 Maghreb a un governatore Sanhaja, Buluggin ibn Ziri, fondatore
della dinastia Ziride. Il quarto califfo fatimide regno sull’Egitto solo due anni,
organizzando la sua nuova capitale e difendendola dalle incursioni carmate;
morl, infatti, nel dicembre 975.

CONCLUSIONI

Come abbiamo wvisto, 1l Califfato ismailita der Fatimidi ¢ un fenomeno storico
rilevante sotto tanti punti di vista e fra questi vi ¢ certamente il suo essere uno dei
piu illustri esempi della ricchezza di possibilita che un sistema politico fondato
sulla convivenza di culture diverse possa offrire; peraltro notando quanto cio sia
anche legato all’approccio spirituale, esoterico, anagogico e, pertanto, per nulla
letteralista degli Ismailii, un vero contraltare del fondamentalismo
contemporaneo.

In conclusione, attraverso 1l quadro storico tracciato in questo saggio abbiamo
voluto analizzare nel suo complesso le circostanze che hanno favorito la nascita
di questo impero fino al suo apogeo, mostrando come, nonostante difficolta
apparentemente insormontabili e incerte prospettive iniziali, partendo dalle
giuste premesse sl sia riuscito a dar vita in un tempo relativamente breve a uno
Stato forte, ricco e illuminato: un punto di riferimento che puo ispirarci e darci
fiducia.

oFome
© Comtantinople Samarkand
Liston @ Patermo_
S
e o Meppo Aot Oﬂﬂlﬁ o
Fes o e 0
Kalrouwan Trpoti e © _Damascus
Sipimasa b4 . O
Marrakesh - Jonumalomiy
L Alesandria ® ."‘.
le*
Nedina
.
Necca
.
Timbukte
.
.
—_— Hadeamout
Ij o Zcea se ds
Nz

L’ IMPERO FATIMIDE ALLA SUA MASSIMA ESTENSIONE

40



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

BIBLIOGRAFIA

BERNARDINI M. 2003, Storia del mondo islamico. Il mondo iranico e turco, Einaudi,
Torino.

BAUSANI A. 19359, Persia religiosa, 11 Saggiatore, Milano.

DAFTARY F. 2011, Gl Ismailitr, Marsilio, Venezia [titolo originale: A Short History
of the Ismailis, Edinburgh University, Edinburgh 1998].

FILIPPANI-RONCONI P. 1973, Ismailitr ed “Assassini”, Thoth, Milano.

FILIPPANI-RONCONI P. 2012, Un altro Islam. Mistica, melafisica e cosmologia, a cura
di A. Tacovella, Irradiazioni, Roma.

FILORAMO G. 1995 (a cura di), Islam, Laterza, Roma-Bari.

LaousT H. 1983, Les schismes dans ’Islam, Payot, Paris [trad. it Gl scismu nell’Islam,
Genova 1990].

Lo JacoNo C. 2003, Storia del mondo islamico. Il Vicino Oriente da Muhammad alla fine
del sultanato mamelucco, Einaudi, Torino.

NASIR-E HOSRAW A. 1959, 11 libro dello scioglimento ¢ della liberazione (Kitab-e Goshayes
wa Rahayes), in P. Filippani-Ronconi (a cura di), Istituto Universitario
Orientale, Napoli.

TABATABA'TA. 1989: L’islam shi‘ita, Centro Culturale Islamico Europeo, Roma.

VENTURA A. 2010 (a cura di), 1/ Corano, Mondadori, Milano.

L’AUTORE

Gustavo Mayera ¢ dottore di ricerca presso I’'Universita della Calabria, con una
tesi dal titolo: “La scienza delle lettere (%m al-hurif) nell’Islam. Dalla tradizione
classica all’Unmidag al-farid di Ahmad al-‘Alawi (1869-1934)”. Nel 2013 ha
conseguito la Laurea Magistrale in Scienze Storiche presso I'Universita della
Calabria, con una tesi dal titolo “La gnosi ismailita. Storia e dottrina”. Nel 2010
ha conseguito la Laurea Triennale in Storia presso I’'Universita della Calabria,
con una tesi dal titolo “Alessandro Magno nella tradizione islamica”.

I suoi interessi di ricerca riguardano il sufismo, con particolare attenzione al
contesto nordafricano; lo sciismo e, nello specifico, 1l fenomeno ismailita; la storia
dei rapporti tra Islam mediterraneo e Italia meridionale.

E-mail: gustavo_mavyera(@msn.com

Al



