OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

La storia di un popolo e la scelta di un tempo:
il calendario amazigh e la “questione” cabila

Valentina Fedele

Abstract: Since the end of colonialism in North-Africa, it has been witnessed to a revival of the
Amazigh identity, through its politicization at national level and the construction of a
transnational “imaginary community”, implementing the re-invention of traditions ascribed to
an “authentic” Berber culture, with specific pre-Islamic roots, its own language, its own myths,
its own history and its own organization of time, represented by the Amazigh calendar. The
article will focus on the latter, as it is emblematic of the Imazighen inscription in the history
from which they were excluded, focusing on the experience of Kabylia, significant both
considering the role that Kabilian elites and diasporas have had in the pan-berbere movement,
and the articulation of its ethnic and political claims toward the Algerian governament, recently,
recognizing Imazighen cultural products as a tool for national and regional legitimization.

Keywords: Amazigh — Calendar — Kabylia — Yennayer
Parole chiave: Amazigh — calendario — Cabilia — Yennayer

skeesk

GLI IMAZIGHEN

Il termine Amazigh! (pl. Imazighen; f. Tamazight) si riferisce alle popolazioni
berberofone, circa 20 milioni — oltre 2 milioni in diaspora — presenti in Marocco,
Algeria, Libia, Tunisia, Egitto e Sahel. Si tratta di una comunita la cui
eterogeneita dal punto di vista linguistico, storico, di tradizioni culturali?, riflette

U1 testo utilizzera prevalentemente il termine Amazigh, ma lo affianchera anche a berberofono o berbero
a seconda delle circostanze narrative. Esso ¢, infatti, preferito dai movimenti di rivendicazione identitaria:
usato per la prima volta negli anni ’40 per I'autodefinizione delle popolazioni della Cabilia algerina, in
epoca contemporanea ¢ utilizzato nel significato di “uomini liberi”, anche se secondo alcuni autori ha una
origine etimologica incerta (McDougall, 2003; Maddy-Weitzman, 2016; Hoffman e¢ Crawford, 1999). Il
termine berbero, invece, ¢ considerato dispregiativo, in quanto utilizzato dalle diverse dominazioni come
sinonimo di barbaro seguendone I'etimologia greca.

2 Facendo riferimento ai dati riportati da Maddy-Weitzman (2016), in Marocco 1 berberofoni sono 14
milioni, il 40% della popolazione, divisi tre gruppi etnolinguistici: Ichelhin, che parlano Tachelhit, circa 8
milioni sulle montagne dell’Atlante ¢ dell’Antiatlante, nelle valli ¢ nell’area a sud-est prima del deserto;
Imazighen, quelli che parlano Tamazight (lo stesso termine oggi adottato per definire la lingua berbera
moderna), 3 milioni di persone nella regione del Medio Atlante; Rifian, che parlano Tarifit, 3 milioni
nelle montagne del nord. I berberi algerini sono 7 milioni ¢ 500mila, il 20-25% della popolazione, divisi
in due gruppi primari ¢ quattro piu piccoli: Kabili, che parlano tagbaylit, 5 milioni nelle montagne della
Cabilia, tra Algeri e Costantina; Chaouis, 2 milioni nelle regioni dell’Aures a sud-est della Cabilia;

85



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

non solo la distribuzione territoriale, ma anche le multiple origini e il diverso
rapporto che esse hanno intrattenuto fin dal neolitico con varie dominazioni?, di
resistenza, pit o meno violenta, ma anche di adattamento e acculturazione. In
questo senso, di particolare rilevanza ¢ stata la dominazione dell’Impero arabo-
1slamico che, iniziata nell’VII secolo, ha determinato I'islamizzazione progressiva
dei1 berberi, che parteciparono alla sua stessa espansione in Nord-Africa fino alla
penisola iberica, esprimendo anche dinastie pit o meno indipendenti tra il XI e 1l
XIV secolo*. Dopo la caduta di tali dinastie e segnatamente sotto il controllo
diretto e indiretto dell’Impero Ottomano, le tribu berberofone furono
progressivamente marginalizzate dalla gestione politica e forzate nelle periferie,
nelle aree montagnose e nelle oasi pre-desertiche.

Nella difformita delle singole esperienze, in generale, gli Imazighen, pur
avendo partecipato attivamente al processo di indipendenza, sono stati esclusi
dalla costruzione delle identita nazionali post-coloniali, nella definizione delle
quali all’enfasi sull’arabicita e sull’islam riformista, corrispondeva la negazione
della lingua e della cultura berbera, ammessa, tuttalpiu solo nella sua dimensione
folklorica. La sussunzione delle specificita berbere all’interno dei progetti
nazionalisti sembrava, cosi, destinarle alla progressiva estinzione, che,
considerando anche la diminuzione dei berberofoni, Gellner (1973) riconduceva
alla prevalenza dell’appartenenza tribale ed eventualmente religiosa su quella
linguistica.

Proprio durante il colonialismo, pero, erano stati gettati 1 semi dell’auto-
coscienza e della reificazione dell’appartenenza berbera, che, soprattutto dalla
fine degli anni ’70, si defini ulteriormente, attraverso una sempre piu marcata
politicizzazione delle istanze identitarie a livello nazionale e la costruzione di una
“comunita immaginaria’® transnazionale, declinata nel recupero e, talvolta, nella
re-invenzione di tradizioni ascritte a una ‘“autentica” cultura berbera, con radici
pre-islamiche, con una propria lingua, propri miti, una propria storia e una
specifica organizzazione del tempo, rappresentata dal calendario Amazigh.

L’articolo si concentrera proprio sul calendario, emblema dell’iscrizione degli
Imazighen nella storia dalla quale erano esclusi, mettendolo in relazione 1
movimenti di rivendicazione identitaria e politica a partire dall’esempio della
Cabilia. L’esperienza della Cabilia ¢, in questo senso, particolarmente
significativa sia rispetto al ruolo che le élite e le diaspore cabile hanno avuto nella

Mzabis, che parlano Tamzabit, musulmani ibaditi della valle di Mzab; 150.000 che parlano Znati
nell’area a sud est di Touat-Gourara; 100.000 che parlano Tachenouit, nelle montagne dello Chenoua e
Zaccar a ovest di Algeri; 100.000 nomadi Touareg che parlano il Tamasheq, nel sud. I berberi di Libia
sono 6 milioni, circa il 6-9 % della popolazione, negli altipiani del Jabal Nafusa in Tripolitania fino al
deserto della Cirenaica, in particolare nella citta di Awjila. I berberofoni tunisini sono 100.000 (circa 1-
2% della popolazione) e vivono nei villaggi al centro sud e sull’isola di Djerba. I 20,000 berberi egiziani
sono invece concentrati nell’oasi desertica di Siwa.

3 Per riferimenti sulla storia pre-romana e romana dei berberofoni vedi McDougall (2003).

*In particolare le dinastie degli Almoravidi (1040-1146), Amohadi (1121-1269), Marinidi (1240-1465),
vedi Taha (1998)

> Anderson (1996).

86



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

nascita del movimento di rivendicazione berberofono sovranazionale, sia
nell’articolazione delle i1stanze etniche e politiche nella madre patria berbera, che,
di recente, hanno visto il riconoscimento dei prodotti culturali Imazighen
diventare strumento di legittimazione nazionale e regionale.

L’IDENTITA BERBERA IN ALGERIA

Come evidenziato, le politiche coloniali hanno avuto inconsapevolmente una
ricaduta importante sulla definizione moderna dellidentita Tamazight. In
particolare, nel caso del colonialismo francese, il tentativo di avere una
legittimazione interna alle colonie e accreditarsi presso le minoranze non arabe o
non musulmane, si tradusse in una serie di pratiche di differenziazione tra arabi e
berberi, giustificate discorsivamente dalla presunta superiorita di questi ultimi,
che, pur essendo guerrieri poco civilizzati e anarchici, non erano islamizzati nel
profondo e erano socializzati a1 valori della liberta, dell’'uguaglianza, della
fraternita e della democrazia — come dimostrato dalle istituzioni tribali di
consultazione e dal fatto che le donne berbere non fossero velate — e, quindi,
acculturabili nella missione civilizzatrice francese (vedi Guernier, 1950;
Tlemcani, 1986). In Algeria, tale discorso si accompagno allo sviluppo di una
serie di centri di ricerca, archivi e giornali per lo studio scientifico del linguaggio e
della cultura berbera, al fine di fissare 1 confini tra arabi e berberi e giustificare
politicamente le politiche di francesizzazione dei berberofoni, soprattutto nel
campo dell’educazione primaria e secondaria (Maddy-Weitzman, 2012; Jay,
2015)5. La reificazione delle differenze arabo-berbere, pero, mentre diffondeva
un sentimento di sospetto rispetto alla presunta connivenza dei berberi con il
potere coloniale — 1l cosiddetto «mito Berbero» - non riusci a impedire la
partecipazione attiva alle i1stanze indipendentiste delle élite, che non avvertivano
la contraddizione tra I’essere berberi e francofoni e il nazionalismo (McDougall,
2003).

La Cabilia si era opposta violentemente al colonialismo francese fin dal 1871
e, durante la lotta per I'indipendenza, espresse progetti nazionalisti propri e
leader del Fronte di Liberazione Nazionale (FLN) che avrebbe guidato il paese
verso la fine del dominio francese nel 1962, come Ferhat ‘Abbas e Hocine Ait
Ahmed. Dopo l'indipendenza, pero, la nascita dei moderni stati-nazione si
accompagno, in generale, all’esclusione dell’elemento berbero, attraverso la
marginalizzazione della cultura e della lingua. Con declinazioni diverse a
seconda dei contesti, 1l processo di costruzione delle comunita nazionali post-
coloniali ruotava, infatti, intorno all’arabo e all’islam, elementi fondamentali per
la strandardizzazione delle 1dentita nazionali, al di la delle differenze

6 In Marocco, ad esempio, la differenziazione tra arabi e berberi culmino nel 1930 con la firma da parte
del Sultano, sotto protettorato francese, del dakir berbero, che sottracva, appunto, 1 berberi dalla
giurisdizione dei tribunali shariatici, ponendoli sotto norme tribali berbere, vedi Campanini (2017).

87



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

confessionali, tribali e geografiche. Dal punto di vista linguistico, dunque, questo
s1 declino nella arabizzazione forzata dell’educazione e della vita pubblica,
finalizzata da un lato, a sostituire il francese nella vita pubblica, dall’altro a
marginalizzare 1 dialetti, in particolare quelli berberi. Dal punto di vista religioso,
s1 cercava, invece, di imporre una visione unitaria dell’islam, improtata al
riformismo ed esplicitamente critica delle forme di religiosita popolari e del
sufismo. La cultura berbera, dunque, doveva essere ridotta a folklore, valorizzata
solo 1n ottica anti-coloniale, dimostrazione dell’esistenza di una cultura originale,
ma non necessaria al moderno stato-nazione, anzi nociva, rea del mancato
progresso e della passata subordinazione di quest’ultimo (Goodman, 1998).

Il FLLN, cosi, dopo aver epurato tutti 1 cabili dal partito — uccisi, incarcerati (¢ il
caso di Hocine Ait Ahmed) o politicamente marginalizzati (come Ferhat ‘Abbas)
— s1 concentro sulla necessita di superare 'analfabetismo e la frammentazione
sociale, etnica e geografica e di uniformare lidentita nazionale attraverso
I’egemonia della lingua araba, I'identificazione nel partito unico rivoluzionario,
anti-imperialista e anticoloniale e I'islam riformista, seguendo lo slogan di ‘Abd
al-Hamid Ibn Badis, leader salafita della jam Wyat al- Ulama?* Tislam ¢ la mia
religione, ’Algeria ¢ la mia nazione e I’arabo ¢ la mia lingua (Maddy-Weitzman,
2012; Campanini, 2017). La dimensione berbera, viene, dunque, solo
allusivamente citata nei primi documenti nazionali, che, significativamente,
datano la nascita stessa della nazione dalla penetrazione araba dell’VIII secolo,
portatrice di liberazione sociale, arricchimento culturale, prosperita e tolleranza a
popolazioni che si erano dovute battere per secoli contro la dominazione degli
stranieri, romani, vandali e bizantini’, ne trova spazio nella Costituzione del
1963, sospesa poi nel 1965. L’esclusione della Cabilia dal progetto nazionale
provoco, gia all'indomani dell'indipendenza, una serie di rivolte, guidate tra il
1963 e 1l 1965 dal Fronte delle Forze Socailiste (FFS) di Ait-Ahmed, cui fece da
contraltare una violenta politica di arabizzazione — che si avvalse anche della
chiamata di insegnati dall’Egitto — e di i1slamizzazione. Al di 1a dell’effettivo
raggiungimento dei loro obiettivi — nella pratica I’arabo ha sostituito il francese
lentamente, e in modo ambivalente e I'islam tradizionale e marabuttico continua
ad essere prevalente soprattutto nelle regioni berberofone (McDougall,2003;
Maddy-Weitzman, 2011) — tali azioni portarono a rivolte durante tutti gli anni

7 La carta di Algeri del 1964, uno det testi fondativi dello stato algerino, adottata dal primo congresso del
FLN, sottolinea: «L’Algeria ¢ un paese arabo-musulmano. Tuttavia questa definizione esclude tutti 1
riferimenti a dei criteri ernici e si oppone a tutte le sotto-stimazioni del contributo precendente alla
penetrazione araba. La divisione del mondo arabo in unita geografiche o economiche individualizzare
non ¢ riuscita a relegare in secondo piano 1 fattori di unita forgiati dalla storia, la cultura islamica e una
lingua comune. Profondamente credente, il popolo algerino ha lottato per liberare I'islam da tutte le
credenze ¢ le superstifioni che lo hanno alterato. Ha sempre lottato contro 1 ciarlatani che ne volevano
fare una dottriva di rassegnazione ¢ I’hanno associato alla loro volonta di mettere fine allo sfruttamento
dell’'uomo sull’uomo. La rivoluzione algerina vuole ridare all’islam il suo vero volto, il volto del progresso.
L’essenza arabo-musulmana della nazione algerina ha costituito una solida protezione contro la sua
distruzione da parte del colonialismo» (http://www.el-
mouradia.dz/francais/symbole/textes/symbolefr.htm).

88



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

’70, soprattutto sotto il regime di Boumedienne?, che culminarono nel 1980, con
la cosiddetta Primavera Amazigh (Tafsut Imazighen), quando la cancellazione
improvvisadella lettura pubblica sul ruolo della poesia nella societa tradizionale
dell'intellettuale cabilo Mouloud Mammer: fece da detonatore allo scoppio di
due mesi di sciopero nella regione, con scontri violenti, soprattutto tra studenti e
polizia.

Tale evento, commemorato ogni 20 aprile, ¢ stato fondativo sia per il nascente
movimento transnazionale berbero, sia per la progressiva politicizzazione del
movimento cabilio, contribuendo alla diffusione di un contro-discorso identitario
sull’Algeria, che, in Cabilia, comincio ad accompagnarsi a rivendicazioni piu
ampie di partecipazione non solo culturale, ma anche politica, sociale ed
economica (Goodman, 2002). Dopo 1l 1988, il collasso del partito unico e I'inizio
della guerra civile, I'identita cabila comincio a porsi come alternativa alle
dicotomie FLN/FIS- FNL/islamisti?, organizzandosi sia intorno a numerose
assoclazioni culturali nate proprio in quegl anni, che a partiti politici, 1l rinato
FFS — la cui piattaforma era in passato stata piu socialista che identitaria — e il
Raggruppamento per la Cultura e la Democrazia (RCD), nato nel 1989, piu
marcatemente laico e militante, entrambi con I'ambizione di rappresentare le
istanze dell’'intera Algeria. Il confronto con gli islamisti, sul piano militare e della
sicurezza, ma anche su quello simbolico religioso, mobilito, pero, tutte le forze
del governo centrale, che, ancora una volta, nego la questione cabila, in nome
dell’unita nazionale, marginalizzandola ancora una volta nella Costituzione del
1989, promossa da Chadli ben Jedid (Maddy-Weitzman, 2012).

I movimenti identitari non si fermarono e, durante gli anni *90, continuarono
a rivendicare da un lato la partecipazione politica, dall’altro il riconoscimento del
Tamazight, versione standard dei dialetti berberi, che nel frattempo era stata
codificata, lingua ufficiale in Algeria. Il boicottaggio che coinvolse le scuole di
ogni ordine e grado nell’anno accademico 1994-1995, convinsero il presidente
Liamine Zeroual ad istituire nel 1995 ’Alto Commissariato all’ Amazighita, con
I'obiettivo di promuovere I'introduzione del Tamazight nel sistema scolastico di
alcuni distretti e nelle comunicazioni. I.’anno dopo, la nuova Costituzione del
1996 riconosceva per la prima volta nel preambolo come componenti
fondamentali dell’identita della nazione «l'Islam, I’arabicita e I’Amazighita»,
senza pero riconoscere la lingua, esclusa, ancora, dalle istituzioni civili e
governative e dai contratti commerciali.

Nel 2001, uno studente berbero di scuole superiori Massinissa Guermahh,
viene fermato e ucciso dalla polizia algerina, facendo espolodere la Primavera

8 Boumedienne, dopo il 1973, diede una sferzata al programma di arabizzazione, demonizzando I'identita
berbera, definendola parte della jahiliyya e colonialista perché privilegiata dai francesi (Maddy-
Weitzman, 2011).

911 rapporto tra questione tamazight e islamisti fu all’inizio abbastanza ambigua, tanto il FFS aveva anche
proposto un dialogo col FIS, escluso dal’RCD. Gli artisti e gli intellettuali berberi furono, pero, un
obiettivo privilegiato dell'islamismo violento, considerati emblema di una cultura tradizionalista e

decadente (McDougall, 2003; Maddy-Weitzman, 2012).
89



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

Nera (Tafsut Taberkant), una serie di proteste che coinvolsero tutta la regione,
provocando violenti scontri con le forze governative e circa 130 vittime, che
culmino nella Marcia di Algeri, contro I'abbandono economico, politico e
culturale della Cabilia e per I'introduzione di un sistema democratico, nonché nel
boicottaggio delle elezioni politiche del 2002, per le quali 1 due partiti principali —
RCD e 1l FFS — non espressero candidati locali. II movimento, guidato dal
Coordinamento degli Aarch (comitati di villaggio) implose nel nel 2007, sia per
I'incapacita di esprimere una élite dirigenziale con un programma coerente, sia
per la cooptazione effettuata dal governo centrale, che isolo nuovamente la
questione Amazigh dal resto delle rivendicazioni della popolazione (Maddy-
Weitzman, 2011).

IL MOVIMENTO TRANSNAZIONALE E LA RE-INVENZIONE DELLA CULTURA
TAMAZIGHT

Negli stesst anni in cut si assiste al consolidarsi delle rivendicazioni identitarie e
politiche nelle madre-patria berbera, si diffonde anche un movimento
transnazionale, che vi partecipava attivamente, definendone confini, lingua, miti
fondativi, prodotti culturali e storia, contribuendo, cosi, progressivamente alla
stessa formattazione della Amazighité su un modello unico, nel quale sussumere
le diverse appartenenze linguistiche e regionali.

La partecipazione della diaspora Cabila in Francia fu molto importante in
questo progetto: gia nel 1966 a Parigi viene fondata da giovani intellettuali cabili
I’Accademia Berbera (Agrav Imazighen), poi sciolta nel 1978, con lo scopo di
proteggere e diffondere la cultura tamazight, denunciandone I'oppressione negli
stati post-coloniali, che comincio a lavorare sulla standardizzazione dell’alfabeto
berbero, in modo da trascrivere in una sola lingua 1 diversi dialetti. Il movimento
ben presto si istituzionalizzo intorno a soggetti internazionali e nazionali diversi,
soprattutto durante gli anni "90, molti dei quali si trovarono riuniti nella prima
sessione Congresso Mondiale Amazigh (1997), tenuto a Tafira, Las Palmas, nelle
Canarie, un’organizzazione non governativa che vuole rappresentare le
associazioni culturali berbere di tutto il mondo e a difendere gli interessi e 1 diritti
di tutti gli Imazighen!©.

La Tamazagha, la patria tamazight, neologismo creato dai berberi di Cabilia,
viene cosi definita come un territorio transnazionale, che abbraccia tutti 1 paesi in
cul sono presenti berberofoni, in particolare Marocco, Algeria, Tunisia, Libia,
Mauritania, nord del Mali, nord del Niger, Egitto occidentale, le citta spagnole di
Ceuta e Melilla e le Isole Canarie!l. Per unire questa patria, bisognava, per

10 Per approfondimenti sul ruolo politico e Ueffettiva rappresentativita delle organizzazioni transnazionali
imazighen vedi Jay (2015).

11 La popolazione delle Canarie si rivendica abbia parlato un dialetto berbero fino alla conquista spagnola
nel XVesimo secolo (Maddy-Weitzman, 2012).

90



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

prima cosa standardizzare la lingua Tamazight, che, al pari dell’arabo standard,
doveva sussumere 1 diversi dialetti regionali. Era necessario, dunque, trovare il
modo per rappresentare 1l discorso graficamente, identificare regolarita
grammaticali, lessicali, sintattiche e semantiche, per costruire un linguaggio che
potesse generare un senso di connessione e di appartenenza all'intera
Tamazagha. Sebbene questo processo sia ancora adesso in corso ed ampiamente
dibattuto, ’Accademia Berbera avrebbe elaborato ben presto un alfabeto, il neo-
tifinagh, basato sul tifinagh tuareg, che diventera la base per le successive
proposte. Parallelamente, sono selezionati 1 prodotti culturali regionali!? da
ascrivere alla “autentica” cultura tamazight e ne vengono elaborati di nuovi che
utilizzino la lingua standard. Nel 1970, Mohand Aarav Bessaud, fondatore
dell’Accademia Berbera, disegna quella che diventera la bandiera “nazionale”,
che unisce tre colori, uno per ogni elemento della patria — il blu per il mare, 1l
verde per le montagne e 1 terreni coltivabili, 1l giallo per il deserto — e la lettera
tifinagh yaz in rosso, simbolo di resistenza, a rappresentare 1 martiri della causa.

Parte della costruzione di una comune memoria ¢ l'iscrizione, a lungo negata,
degli Imazighen nelle storie dei territori che abitano (Hoffman e Crawford,
1999), una linea di continuita che precede I'esperienza arabo-islamica, e inizia
con 1l Faraone Sheshonk I , membro della tribu libica de1 Meshwesh, attraverso
gli altri leader delle dinastie libiche in Egitto, tra il 900 e il 700 a.C., 1 sovrani
numidi Siface e Massinissa che gia si confrontarono con I'Impero Romano nel
200 a.C. contro la cui espansione, Giugurta guido una guerra di indipendenza,
Juba (noto come Gauda) I, and Juba II. Ma ne fanno anche parte intellettuali
romani come Terenzio, nato a Cartagine intorno al 190 a.C., Lucio Apuleio nato
a Madaura, in Algeria, intorno al 125, e I'Imperatore Settimio Severo, nato nel
146 D.C. a Leptis Magna, in Libia, ma anche Sant’Agostino d’Ippona, fino alla
regina nomade Dihya (Kahina), che tento di resistere all'invasione araba
islamica, sconfiggendo gli arabi nel 689 presso il wadi Nini, in Algeria, prima di
essere a sua volta sconfitta e trovare la morte nel 708 D.C, nonché 1 fondatori
delle dinastie degli Almohadi e degli Almoravidi (Jay, 2015; Maddy- Weitzman,
2012).

IL CALENDARIO AMAZIGH TRA RECUPERO E RE-INVENZIONE DELLA
TRADIZIONE

Nel tracciare la storia degli Imazighen nel mondo, prescindendo narrazioni
eterodirette, ¢ stata fondamentale anche la definizione di un tempo
specificamente amazigh, che si esprime attraverso il calendario, la cui r1i-
organizzazione risponde alla necessita di evidenziarne I'indipendenza dal
computo gregoriano — emblema di un tempo coloniale — e da quello islamico —
che, senza mettere in discussione ’appartenenza religiosa, viene qui considerato

12 Vedi, per esempio, Goodman (1998) sulla nuova canzone cabila.

g1



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

simbolo di un potere estraneo. La definizione del calendario ¢, da questo punto
di vista, come sottolinea Oxby (1998), uno strumento di resistenza al potere
centrale, civile o religioso che sia e simboleggia il rifiuto per entrambi 1 poli
intorno al quali si ¢ definita lidentita delle nazioni che insistono sulla
Tamazagha, nonche 1l fallimento del processo di sussunzione nazionalista.

Il calendario moderno amazigh ¢ anche un esempio particolarmente
significativo del processo di re-invenzione della tradiziona che accompagna la
rivendicazione identitaria transnazionale dei berberofoni: anche in questo caso,
come segnalato a proposito della lingua emblematico all'interno della
reinvenzione della tradizione che re-iscrivere 1 berberi nella storia, segnalandone
la specificita identitaria e la pre-esistenza all’esperienza arabo islamica. La sua
standardizzazione, come gia rispetto alla lingua, ha ricevuto impulso dal lavoro
dell’Accademia Berbera che, ancora in questo caso, concepisce uno strumento
generale da sovrapporre e afliancare ai calendari utilizzati dalle singole regioni
berbere, come quello Tuareg, con 1 quali mantiene nessi di continuita!s.

Molti sono gli elementi innovativi del calendario, in primo luogo la data cui
ricondurre I'inizio del tempo!4, che coincide con I'ascesa al potere delle dinastie
libiche, nel 950 a.C. molto prima, dunque, della dominazione arabo-islamica o
dei romani, 1l cui calendario giuliano!>, rappresenta la base su cui quello amazigh
¢ costruito. L’anno ¢, cosi, composto da 365 giorni, con un anno bisestile ogni 4,
il cuil giorno aggiuntivo ¢ posto alla fine dell’'ultimo dei 12 mesi. I nomi dei mesi,
diversi nei dialetti berberi, sono stati ricostruiti dall’Accademia a partire dal
nome di quello piu conosciuto e diffuso tra le diverse declinazioni dialettali,
ovvero 1l primo, (ye)nnayer (in cabilo), che si ¢ immaginato fosse composto dalle
parole yan (uno) e yur (luna, mese), componendo il nome dei successivi secondo
I’ordine numerico!®.

Anche 1 giorni della settimana sono stati ricostruiti, in una delle loro versioni,
seguendo 1l criterio numerale dei mesi e aggiungendo al posto del suffisso -yur
quello -as (glorno). A ogni giorno corrisponde un nome proprio di persona, a
imitazione dei santi nel calendario gregoriano, un riferimento che, pero, qui
corrisponde non a un intento religioso, bensi al recupero di nomi tradizionali,
spesso sostituiti da quelli arabo-islamici: 1 nomi riprendono sia eroi della storia
berbera, ma anche nomi di cose prese dal quotidiano, e di sentimenti o virtu —
come #llelr, liberta — che, preferibilmente, riguardano presunte qualita berbere
(Haddadou, 1997).

Pur essendo divisi 1 mesi in 4 stagioni — tafsut (primavera); anebdu/ iwilen
(estate); Amewan/Iweggiben (Autunno); tagrest (inverno) — la scansione del

13 Per approfondimenti vedi Chiauzzi (1988). Il testo ove non utilizza la parola Tamzight standard,
utilizzera preferibilmente il corrispettivo cabilo.

14 Nel calendario tradizionale Tuareg, ad esempio, gli anni non sono identificati con un computo
numerico, ma con un evento — naturale o politico — che Ii ha contraddistinti.

15 Introdotto nel 45 a.C. da Giulio Cesare a sostituzione del calendario lunare precedente.

16 Per approfondimenti vedi Achab (1996). Di seguito 1 “nuovi” nomi dei mesi berberi: Yenyur, Sinyur,
Krayur, Kuzyur, Semyur, Sedyur, Sayur, Tamyur, Tzayur, Mrayur, Yamrayur, Meggyur.

92



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

tempo si lega maggioramente ai cicli della coltivazione, rilevando 1'origine
contadina del calendario!’, tanto che, piu rilevante della scansione regionale, ¢ la
ricorrenza e la contrapposizione tra due periodi di 40 giorni ciascuno: uno di
maggiore freddo, lyali (le notti), il secondo di maggiore caldo ssmaym, awussu (la
canicola). Il periodo delle lyali ¢ ulteriormente suddiviso in 20 notti bianche (lyali
timellalin) e 20 notti nere (lyali tiberkanin). Il passaggio dall’inverno alla
primavera ¢ segnato dai 10 giorni detti di leussum/imbarken, a cavallo tra
Sinyur (febbraio) e Krayur (marzo) durante 1 quali si dovrebbecessare la maggior
parte attivita agricole, artigianali, ma anche sociali, come 1 matrimoni che
proprio in questo periodo vengono celebrati da spiriti e potenze misteriose, dette
in berbero di Djerba appunto imbarken, benedetti (Gast e Delheur, 1992). 11
periodo di awussu, invece, culmina con il primo giorno di Tamyur (agosto),
durante il quale si svolgono diversi riti di preservazione della salute, ma anche di
fertilita e abbondanza, come il bagno notturno per 3 notti consecutive.

Yennayer ¢ un mese molto particolare, di passaggio nei cicli agricoli, segnato
da leggende e miti tra cui 1 piu noti ruotano intorno alla figura di una vecchia,
rispetto al quale ci sono diverse versioni. In Cabilia si racconta che una donna
anziana credendo passato I'inverno, in un giorno di sole, usci nei campi e derise
Yennayer, il quale, arrabbiato, prese in prestito due giorni dal mese successivo,
scatenando una grande tempesta che travolse la donna. Il giorno in cui avvenne
la tragedia ¢ chiamato giorno di amerdil (prestito) ed ¢ celebrato con una cena a
base di frittelle, destinata a scongiurare le forze del male!®.

Il giorno simbolicamente piu importante ¢, invece, i primo di Yennayer,
capodanno, un tempo celebrato il 14 gennaio, ma oggi, probabilmente per un
errore di alcune associazioni culturali berbere, celebrato per convenzione 1l 12 di
gennaio, come era in uso a Wahran (Orano) (Gast e Delheur, 1992).

I riti connessi al capodanno sono diversi a seconda delle regioni, ma, in
generale, sono improntati alla necessita di cacciare la fame e consacrare il
cambiamento e propiziare le forze e gli spiriti invisibili. La celebrazione, quindi, ¢
tipicamente legata all’abbondanza e alla generosita. Sono dunque consumati
pasti abbondanti, cui partecipano anche gli spiriti invisibili, servendosi dalle
porzioni distibuite alla soglia delle porte, all’inizio delle scale di casa o a1 piedi
delle piante. La fecondita della terra viene assicurata dal sacrificio di un animale,
tipicamente un volatile. In Cabilia, dove la prima notte di Yennayer, ¢ chiamata
tabburt usgwass (la porta dell’anno)!?, il volatile ¢ sacrificato da un membro della
famiglia, un pollo, se offerto da un uomo, una gallina se ¢, invece, offerto da una
donna o entrambi, se la donna ¢ incinta, rito che dovrebbe favorire la nascita di
un maschio.

Capodanno ¢ importante anche perché quello che segue la nascita di un figlio

171 calendari berberi sono, infatti, anche detti fellah1 (contadini) o ‘ajam1 (non arabi) (Maddy-Weitzman,
2011).

18 Come sottolinea Galand-Pernet (1958), tale tradizione ¢ riscontrabile in generale nelle culture
mediterranee, in particolare in Provenza e in Calabria.

19 Vedi Servier, 1962.

93



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

maschio ¢ 1l momento in cui 1l padre gl tagla 1 capelli per la prima volta,
comprando, per festeggiare, una testa di bue, augurio per il bambino di diventare
un giorno 1l responsabile del villaggio. Le celebrazioni legate a questo evento,
spesso si fanno coincidere con quelle del mese di muharram, in particolare le
celebrazioni dell’ashoura, evento luttuoso per gli sciiti, tipicamente festeggiato in
Nord-africa. La sovrapposizione tra le feste e I'inclusione di eventi religiosi
1islamici all’interno della scansione del tempo delle tribu berbere rappresenta un
esempio di resistenza della religiosita musulmana tra le popolazioni, laddove la
loro tipica esclusione dal calendario amazigh standard eseplifica spesso la
distanza che esiste tra queste e le élite intellettuali impegnate nel movimenti
transnazionali (Jay, 2015).

LA CABILIA TRA RICONOSCIMENTO CULTURALE E MARGINALIZZAZIONE
POLITICA: IL RICONOSCIMENTO DI YENNAYER

Al di 1a delle singole tradizioni e dei tentativi di armonizzazione del computo del
tempo amazigh, 1l calendario, insieme alla lingua, ¢ diventato un vessillo delle
rivendicazioni  identitarie e non  delle  regioni  berberofone, e
dell'internazionalizzazione della loro causa, un processo quest’ultimo che si ¢
consolidato durante le cosiddette “Primavere Arabe”, 2010-2011, quando gl
Imazighen, in modo diverso a seconda dei territori?’, hanno tentato di de-
localizzare le loro proteste, legandole ad istanze comuni di democrazia,
uguaglianza, multiculturalismo e diritti sul piano nazionale, nonché ai movimenti
transnazionali, attraverso 1 media (Jay, 2015).2!

In Algeria, invece, dove le proteste non hanno portato a un rovesciamento del
FLN, la questione tamazight non aveva trovato abbastanza spazio, specchio
dell’'solamento della Cabilia dopo la guerra civile e della marginalizzazione delle
sue istanze, nella dicotomia retorica tra islamismo e fedelta al Fronte. Dopo 1l
2012, quando una forte nevicata lascio molti villaggi inaccessibili per settimane,
provando ancora una volta il disinteresse del potere centrale per la regione, il
movimento di rivendicazione comincia a rinsaldarsi, organizzando a partire
dall’anno successivo una serie di proteste, pit o meno violente, che continuano
tutt’ora, in particolare in occasione dell’anniversario della primavera berbera o
per denunciare provvedimenti politicic ed economici che colpiscono

20 J1 movimento Amazigh del Rif marocchino, per esempio, ¢ stato in prima linea nel Movimento 20
Febbraio, mentre 1 berberi libici sono stati fondamentali nella battaglia del Jebel Nafusa e nella presa di
Tripoli. Anche, dove non ¢’¢ stata una vera ¢ porpia dimensione amazigh della rivolta, come in Tunisia,
gli eventi hanno dato vita a numerose associazioni berbere, prima inesistenti, come 1’Associazione
Tunisina della Cultura Amazigh, che, 'anno stesso della sua fondazione nel 2012, organizza a Djerba, il
Congresso Mondiale Amazigh, con un rappresentante eletto nel Consiglio Federale dello stesso (Maddy-
Weitzman, 2012; Jay, 2015)

21 In Marocco in seguito alle rivolte il movimento ha visto riconoscere ufficialmente il Tamazight nella
costituzione La sorte dei berberi libici, riconosciuti come minoranza linguistica dal governo di transizione,
dipendera dagli esiti del conflitto libico (Jay, 2015).

94



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

particolarmente le zone periferiche o rurali, come nel dicembre 2017, in
occasione dell’approvazione delle misure di austerita finanziaria.

Le proteste dei manifestanti, infatti, sono sempre di piu di carattere politico
ed economico, sebbene il riconoscimento dei diritti culturali viene comunque
agitato come vessillo identitario. Nella fragile situazione politica algerina attuale,
questi ultimi sono diventati uno strumento della contrattazione autoritaria del
governo centrale, attraverso la quale il governo algerino ha inteso calmierare la
situazione interna, facendo concessioni simboliche. Nella nuova costituzione del
2016, viene dunque aggiunto l’art. 4 «Tamazight est également langue nationale
et officielle. L'Etat ceuvre a sa promotion et a son développement dans toutes ses
variétés linguistiques en usage sur le territoire national. II est créé une Académie
algérienne de la Langue Amazighe, placée aupres du Président de la République.
L'Académie qui s'appuie sur les travaux des experts, est chargée de réunir les
conditions de la promotion de Tamazight en vue de concrétiser, a terme, son
statut de langue officielle. Les modalités d'application de cet article sont fixées
par une loi organique??».

Per quanto 1l rimando alla legge organica, come anche rispetto ad altr1 diritti
riconosciuti nel testo, metta in dubbio leffettiva applicazione della norma
costituzionale, 1l governo ha preso di recente ulteriori decisioni di apertura alle
istanze culturali degli Imazighen, dichiarando i 27 dicembre del 2017,
I'istituzione di Yennayer come giornata di festa retribuita a partire dal 12 gennaio
2018. Tale apertura sembra rispondere in primo luogo a questioni di politica
interna, considerando Iapprossimarsi delle elezioni del 2019, alle quali la
partecipazione di Bouteflika, garanzia fino ad ora del mantenimento dello status
quo, ¢ compromessa dalle sue condizioni di salute, nonche la delicata situazione
politica della Cabilia, dove 1 partiti tradizionali — FFS e RCD — hanno perso
ormai terreno a favore del Movimento per I'autodeterminazione della Cabilia,
erede, del Movimento per l'autonomia della Cabilia, fondato nel 2001
al'indomani della Primavera Nera dal cantante Ferhat Mehenni, che rivendica
I'indipendenza della regione.?s La volonta, inoltre, di porre le rivendicazioni
culturali dei berberofoni sotto 1l controllo del potere centrale appare evidente se si
considera anche I'iniziativa annunciata dal Ministro degli Affari religiosi e de1
waqgf Mohamed Aissa, di promuovere 'uso del Tamazight nei luoghi di culto
ufficiali, attraverso il suo insegnamento obbligatorio negli istituti regionali di
formazione degli imam e la pubblicazione della prima esegesi coranica in
lingua?*, che sembra un modo per ricondurre 1l religioso popolare berbero sotto il
controllo di quello “ufficiale”.

La questione tamazight diventa particolarmente rilevante se si considerano
anche gli equilibri continentali: le politiche in tal senso di Bouteflika possono

22 https://www.joradp.dz/HFR/Index.htm

23 http://www.reporters.dz/index.php/item/91137-langues-tamazight-l-erreur-politique-de-1980-et-le-
tournant-historique. Vedi anche il sito ufficiale del Movimento, https://www.makabylie.org.

2+ http://www.reporters.dz/index.php/item/90785-mohamed-aissa-promet-d-ocuvrer-davantage-a-la-
promotion-de-tamazignt-mosquees-et-instituts-religieux-mobilises.

05



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

essere lette come uno strumento dell’affermazione dell’Algeria come leader nel
contesto africano, cui corrisponde il suo indebolimento nel panorama degli stati
arabi. In particolare, il paese si ¢ proposto come mediatore nella crisi del Mali,
dove I'opposizione Tuareg alle repressioni dei governi centrali negli anni *90, ¢
diventata nei primi due decenni del nuovo millennio, un confronto ancora piu
violento, soprattutto dopo che nel 2012 gli islamisti radicali hanno escluso 1
Tuareg, uniti nel Movimento Nazionale per la Liberazione di Azawad (MNLA),
dal governo del neonato Stato di Azawad, nel nord del Mali. Considerando lo
statuto iconico di cui le tribu Tuareg godono all'interno della Tamazagha —
considerati 1 piu “autentici” in virtu della conservazione dell’alfabero tifinagh e
da sempre stati attivi nel movimenti pan-berberi (Maddy-Weitzman, 2012) —
essere 'unico stato dell’area ad aver riconosciuto ufficialmente Yennayer significa
per I’Algeria proporsi come campione della causa tamazight, legittimarsi,
dunque, come mediatrice politica, disconoscendo, pero, al contempo la specificita
della Cabilia e la sua storia di marginalizzazione nel paese.

BIBLIOGRAFIA

ACHAB, RAMDANE. 1996. La néologie lexicale berbere: 1945-1995. Leuven: Peeters
Publishers.

ANDERSON, BENEDICT. 1996, Comunita wmmaginate. Origine e diffusione der
nazionalismi, Roma: Manifesto Libri.

CAMPANINI, MASSIMO. 2017. Storia del Mediwo Oriente Contemporaneo. Bologna: 11
Mulino.

CHIAUZZI, GIOIA. 1988. Ciwcli calendariali  nel Magreb, Napoli: Istituto
Universitario Orientale.

GALAND-PERNET, PAULETTE. 1958. La Vielle et la légende des jours d’emprunt au
Maroc, in «Hespéris», 65, 29-94.

GAST, MARCEAU e DELHEUR, JEAN. 1992. “Calendrier”, in Gabriel Camps
(dir.). Encyclopédie berbere. Edisud: Aix-en- Provence
(http://encyclopedieberbere.revues.org/2039)

GELLNER, ERNEST. 1973.“Introduction,” in Gellner, Frnest e Micaud, Charles
(eds). Arabs and Berbers. Londra: Duckworth.

GOODMAN, JANE E. 1998. Singers, Saints, and the Construction of Postcolonial
Subjectivities in Algeria, in «Ethos», 26(2), 204-228.

GOODMAN, JANE E. 2002. Writing empire, underwriting nation: discursive histories of
Kabyle Berber oral texts, in «American Ethnologist», 29 (1), 86-122.

GUERNIER, EUGENE. 1950. La Berbérie, Ulslam, et la Frangaise. Paris: Editions de

96



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

I’Union Franfaise.

HADDADOU, MOHAND-AKLL. 1997. “Ethnonymie, onomastique et
réappropriation identitaire. Le cas du berbere", in: Foued Laroussi, Foued (a
cura di), Plurilinguisme et identités au Maghreb, Rouen: Université de Rouen.

HOBSBAWN, ERIC e RANGER, TERENCE. 2002. Lnvenzione della tradizione.
Torino: Einaudi.

HOF¥FMAN, KATHERINE E. e CRAWFORD, DAVID. 1999. “Essentially Amazigh:
Urban Berbers and the Global Village”, in Lacey (Ed.), The Arab-african and
Islamic World: Multidisciplinary Approaches. New York: Peter Lang.

Jay, CLEO. 2015. “A Berber Spring: the Breakthrough of Amazigh Minorities
in the Uprisings’ Aftermath”, in Gerges, F.A. (edited by). Contentious Politics in
the Middle East. Middle East Today. New York: Palgrave Macmillan.

MADDY-WEITZMAN, BRUCE. 2011. The Berber Identity Movement and the Challenge
to North African States. Austin: University of Texas Press.

MADDY-WEITZMAN, BRUCE. 2012. Arabization and Its Discontents: The Rise of the
Amazigh Movement in North Africa. in «The Journal of the Middle East and
Africa», 3 (2), 109-135.

MADDY-WEITZMAN, BRUCE. 2016. “Berbers (Amazigh)”’, in Stone, John
(edited by). The Wiley Blackwell Encyclopedia of Race, Ethnicity, and Nationalism,
Rutledge. Londra.

MCDOUGALL, JAMES. 2003. Myth and Counter-Myth: “The Berber’ as National
Swanifier in Algerian Historwographies, in «Radical History Review», 86, 66—88.

OXBY, CLARE. 1998. The Manipulation of time: Calendars and Power in the Sahara, in
«Nomadic Peoples», 2 (2), 137-149.

SERVIER, JEAN. 1962. Les Portes de I"année. Rutes et symboles. L’Algérie dans la tradition
méditerranéenne, Paris: Laffont, 1962.

SIEBERT, RENATE. 2012. Voci e Silenzi Post-colomiali. Frantz Fanon, Assia Djebar e
not. Roma: Carocci.

TAHA, ABDULWAHID DHANUN. 1998. L' espanswone dell'lslam. Insediamenti nel nord
Africa e in Spagna, Genova: ECG.

TLEMCANI, RACHID. 1986. State and Revolution in Algeria. Boulder: Westview

Press.

L’AUTRICE

Valentina Fedele, dottorato di ricerca in “Politica, societa e cultura” presso
I'Universita della Calabria, ¢ direttore editoriale di  Occhuali — Rivista sul
Mediterraneo Islamico. Si occupa di storia e istituzioni dei paesi del Mediterraneo,

97



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

con una particolare attenzione alla cultura dell’Islam e alle sue trasformazioni nel
contesto della diaspora. I suoi interessi di ricerca riguardano anche 1 movimenti
sociali del Nord-Africa francofono; il rapporto tra islamofobia e genere. Tra le
sue pubblicazioni: L’Islam mediterranco. Una via protestante? (Bonanno, 2012); La
Tunisia post-rivoluzionaria. Echi del passato e immagini del_futuro (Futuri, 2015); Islam e
mascolimita. La definizione della soggettwnita di genere nella diaspora musulmana (Mimesis,

2015).

E-mail: valentinafedele 1 6(@gmail.com




