OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

L’ educazione contemporanea nel
Mediterraneo islamico.

Genest dei sistemi scolastici nazionali tra
colonialismo, resistenza religiosa,
riformismo e nazionalismo

Sara Mazzei

Abstract: In this article I want to analyse with an historical approach the transformations of
educational systems in Mediterranean Muslim countries between the XIX and XX centuries, which led
to the default of traditional Islamic education and to the affirmation of modern and contemporary
national education. I shall show that the setting of contemporary educational systems is related with
colonialism and anti-colonialism (in its various facets: Islamist, Reformist, Nationalist) and with the setting
of modern State it-self, with its controversy about laicism of the State.

Keywords: Educational system — Traditional Islamic education — Modern and Contemporary
education — Colonialism — Laicism

Parole chiave: Sistemi educativi — Educazione tradizionale islamica — Educazione moderna e
contemporanea — Golonialismo — Laicismo

ek

INTRODUZIONE

Nel presente articolo intendo analizzare secondo una prospettiva storica le
trasformazioni del sistema educativo nei paesi musulmani mediterranei tra il XIX
e 11 XX secolo, ovvero la graduale affermazione dei sistemi scolastici nazionali
contemporanei a scapito del sistema educativo tradizionale islamico. L’intento ¢
mostrare come tali trasformazioni siano legate al colonialismo e alle lotte di
liberazione da esso, alla nascita degli stati nazione nella regione e all’emergere nel
dibattito pubblico arabo di questioni tipiche della discussione politica europea,
come la tematica moderna della laicita dello stato che si ripercuote nella scelta
del ruolo che la religione deve avere nell’educazione nazionale contemporanea.
Cosi come la costruzione dello stato arabo-islamico ¢ avvenuta all’interno di una
dialettica tesa tra imitazione dello e differenziazione dallo stato occidentale,
anche la costruzione dei sistemi educativi ¢ avvenuta all'interno della stessa
tensione tra I'imitazione dei sistemi scolastici europei e il tentativo di distaccarsi
da essi per creare dei sistemi originali e rispondenti alle proprie specificita

42



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

culturali (De Poli 2007). Il sistema educativo tradizionale islamico aveva perso
parte della sua efficacia gia nel XIII secolo quando Ibn Khaldin notava come il
declino degli imperi musulmani avesse portato con sé¢ una diminuzione della
qualita dell’educazione islamica: 1 katatib (sing. kuttab), scuole coraniche di base,
erano numerosi ma scadenti; le madars (sing. madrasa), istituti di istruzione
superiore, erano diminuite nel numero e si erano mantenute In vita
principalmente le facolta di diritto islamico ubicate nei centri urbani piu
importanti (Ibn Khaldun 1997). Nel 1798, quando Napoleone sbarco in Egitto,
al-Azhar era ancora 1l centro culturale piu prestigioso contando 3.000 studenti; gli
unici altri rimasti in piedi in Nord Africa erano la Qarawyyin di Fez in Marocco
(De Poli 2007) e la {itouna in Tunisial.

L’'interesse che spinge ad affrontare tale tematica ¢ inscritto nell’attualita de1
processi migratori, nella necessita di inclusione sociale degli studenti di origine
arabo-islamica e nella volonta di favorire un processo di integrazione tra sistemi
educativi diversi che consenta di mantenere le specificita culturali di ciascuno.
Conoscere storia e ideologia alla base dei sistemi educativi odierni ci permette di
conoscere la cultura «scolastica» di un popolo, I'insieme di conoscenze, credenze,
valori etc. trasmessi come cultura ufficiale nelle scuole e che costituiscono il
background culturale minimo della popolazione alfabetizzata.

DALLE TANZIMAT DELL’IMPERO OTTOMANO ALLA SCUOLA LAICA NELLA
TURCHIA CONTEMPORANEA

L’'impero Ottomano ¢ un ottimo caso da cui iniziare ad analizzare come il
processo di transizione da sistema educativo islamico a sistema educativo
nazionale sia stato influenzato dalle dinamiche politiche legate all’emergere degli
stati nazione nell’area presa in considerazione?. Nel 1839 il giovane sultano ‘Abd
al-Majid emano le prime fanzimat (riforme) che si i1spiravano al modello politico
occidentale, volte a rendere pit moderno ed efficiente I'impero e ad abolire le
distinzioni tra sudditi musulmani e non. Nel farlo fu guidato dal ministro degli
esterl Mustafa Rashid Pasha, convinto filo-occidentale che sperava di ottenere 1l
sostegno dell’Europa (Zani 2005).

Il termine 7anzimat nell’Enciclopedia dell’lslam viene definito come nome
plurale derivante dal verbo ordinare, mettere in ordine, regolare; ¢ usato in turco
moderno e nelle lingue occidentali con il significato di riforme. Nella storia
ottomana ¢ utilizzato con tre significati: il primo riguarda Ieditto del 3/11/1839
detto Rhatt-c Humayin o Rhatt-v Sherif di Giilkhane, che inaugura la stagione delle
riforme; 1l secondo la somma delle riforme emanate tra il 1871 e il 1881; 1l terzo

U Al-Azhar http:/ /www.azhar.edu.eg/En/u.htm; al-Qarawyyin http://www.alquaraouiyine.com; al-Silouna
http://www.uz.rnu.tn/en/index.asp

2 L’impero ottomano (1299-1923) gestiva direttamente solo esercito ¢ finanze mentre le strutture
educative, katatib, madars e zawaya (sing. zawiya) godevano di piena indipendenza ed erano gestite
localmente.

3



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

I'intero periodo storico che prende appunto i1l nome di epoca delle riforme. Tali
riforme hanno un carattere duale: da un lato invocano Dio e il Profeta, asserendo
la necessita di un ritorno alla tradizione, all'interpretazione autentica del Corano
e al rispetto della legge sacra; dall’altro propongono nuove istituzioni e un
rinnovamento completo dei costumi. Furono emanate dall’alto con I'obiettivo di
rinforzare I'Impero ormai decadente e riguardarono la modernizzazione militare,
I'inclusione nel governo di rappresentanti delle minoranze non musulmane al fine
di accrescerne la fedelta e la statalizzazione di materie tradizionalmente in mano
a1 privati, di cui 'esempio piu evidente ¢ ’educazione. Le tanzimat rappresentano
dunque 1l primo intervento statale nell’educazione turca, che supera il rapporto
tradizionalmente esclusivo tra scuola e famiglia (El, s.v. Tanzimat); in precedenza
vl ¢ stata un’unica disposizione sultanale sulla scuola coranica elementare nel
1781 a opera del sultano ‘Abd al-Hamid I che istitui I'insegnamento obbligatorio
della lingua araba, ma questa innovazione fu introdotta solo in poche scuole (EL
s.v. Ruttab). 1l processo riformista avvenne tramite una graduale accettazione delle
novita stabilite dal potere centrale e una conseguente secolarizzazione delle
istituzioni esistenti: negli anni successivi all’editto del 1839 la scuola coranica
segul un lento declino venendo aftiancata e poi sostituita da istituzioni scolastiche
di tipo occidentale.

Le principali novita nel sistema educativo in ordine cronologico furono le
seguenti. Nel 1845 fu creata una commissione educativa che pianifico tre livelli di
scuola statale pubblica: primaria (ibtida’s mekteb, poi ilk mekteb, in alcune delle quali
fu introdotto 1l turco), intermedia (rushdiyye) e superiore. Nel 1847 venne istituito il
Ministero dell’Educazione Pubblica per supervisionare le scuole, furono aperte
scuole intermedie, un collegio per la formazione degli insegnanti, le alte scuole
militari e in seguitole basse scuole militari di preparazione ad esse (z'dadi). Nel
1850 la commissione educativa affermo che nelle scuole non vi dovevano essere
distinzioni in base all’appartenenza religiosa. Nel 1851 fu fondata I’Accademia
delle Arti e delle Scienze che ebbe 1l compito di preparare 1 libri di testo tramite
la traduzione di testi europei sulla scienza e ’arte. Nel 1857 fu stabilita una
scuola ottomana a Parigi per il completamento della formazione di studenti
selezionati. Nel 1868 sotto pressione francese fu inaugurato un liceo in stile
occidentale, 1l Ghalata Saray, che ammetteva studenti di tutte le religioni e lingue e
in cul 1 musulmani erano meno della meta e le lezioni erano interamente in
francese come la maggior parte dei professori. Nel 1869 fu elaborata una legge
sull’educazione che prevedeva 5 livelli: due elementari (sibyan e rushdipye), due
secondari (z ‘dadiyye e sultaniyye) e uno superiore diviso tra scuole tecniche superiori
e universita. Le scuole elementari crebbero rapidamente nel numero mentre
furono aperti pochi istituti secondari e il Ghalata Saray resto a lungo I'unico liceo.
Nel 1870 fu aperta I’'Universita di Istanbul (dar iil-fiinan), chiusa dopo appena un
anno quando alcune conferenze di al-Afghani provocarono forti proteste da parte



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

di numerosi ‘ulema’ (EI 1986, s.v. Tanzimat)’. La stessa universita fu riaperta nel
1900 dal sultano ‘Abd al- Hamid II, non senza paure per la possibilita di
insorgenza di nuove conflittualita. Egli temeva che 1 nuovi sistemi d’istruzione
spingessero 1l popolo alla rivolta e tale paura riguardava soprattutto 1 corsi di
scienze umane e sociali, tanto che nell’'universita furono proibite le lezioni di
filosofia, storia, sociologia e politologia (De Poli 2007). L’universita istitui le
facolta di teologia, arte, matematica, scienze e filologia e nel 1908 le scuole di
legge e medicina, considerate scienze esatte e non sovversive. Con la riforma di
Atatiirk nel 1933 l'universita si apri ad altre discipline (Riegg Walter 2004). Con
la proclamazione della Repubblica Turca nel 1923, le scuole coraniche furono
smantellate con l'eccezione dei villaggi piu remoti (EI, s.v. Kuttab). 11 presidente
della Repubblica Atatirk era convinto che per trasformare la societa era
necessario innanzitutto riformare la politica scolastica: gia nel marzo del 1924
promulgo la legge sull’'unificazione dell’istruzione che aboliva la coesistenza di
scuole statali e religiose e descriveva il nuovo sistema educativo come laico,
moderno, obbligatorio e gratuito per tutti. In seguito invito il pedagogista ]J.
Dewey, considerato il massimo esponente mondiale dell’educazione progressista
e innovativa, a recarsi in Turchia per fornire suggerimenti su come modificare le
istituzioni scolastiche. Dewey resto in Turchia tre mesi durante 1 quali visito le
scuole, discusse con 1 docenti e scrisse il «Report and Recommendation upon Turkish
Education». Le indicazioni date da Dewey furono seguite ad eccezione del
suggerimento sull’autonomia delle scuole, necessaria per andare incontro alle
esigenze locali, e sulla collaborazione con le scuole straniere; invece ’educazione
fu centralizzata e furono abolite le scuole greche e armene oltreché il prestigioso
liceo di Ghalata Saray. Questa probabilmente fu la causa per cui la riforma non fu
pienamente efficace, riuscendo a creare un sistema di alta formazione per le élite
dirigenti ma non a sconfiggere I'analfabetismo di massa, obiettivo primario
secondo Dewey (Caligiuri 2007).

Possiamo quindi individuare delle analogie tra il riformismo scolastico
ottocentesco delle 7anzimat e quello novecentesco di Atatiirk: entrambi
puntavano a modernizzare il paese conservandone I'identita e riuscirono a creare
un sistema educativo d’élite prestigioso ma non un sistema educativo pubblico
uniforme ed efficiente. Per quanto riguarda il rapporto tra educazione e religione
la laicita della nuova Turchia porto all’esclusione della religione dall’istruzione
nazionale. Tale modello di laicismo radicale fu rivisto su spinta popolare a partire
dal 1950 con l'introduzione nelle ultime due classi elementari di un corso
facoltativo di religione islamica poi estesa alle medie, 'apertura di una scuola
secondaria di istruzione religiosa e la fondazione della facolta di teologia di
Ankara (De Poli 2007). Un simile destino di laicizzazione radicale spetto ai
sistemi educativi dei paesi che da territori ottomani passarono nel XX secolo

3 Durante la conferenza su «utilitd delle artv» dichiaro che: «l profetismo é un mestiere, come quello del filosofo, ma
con wn pul Uispirazioner, percio le autorita giudicarono indesiderabile la sua presenza ad Istanbul (Lochon
2009). 11 paragone tra la funzione profetica e le arti umane offese le autorita religiose che lo accusarono di
razionalismo ed eresia (Kedourie 2012).

~

45



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

sotto la sfera d’influenza sovietica: in Iugoslavia 1 katatib furono chiusi nel 1946 e
fu strutturato un sistema educativo ateo in cui la religione non aveva alcun ruolo.

L’EDUCAZIONE IN EGITTO DALLA SPEDIZIONE NAPOLEONICA (1798)
ALL’INDIPENDENZA (1952)

I sistemi educativi dei paesi arabi attraversarono un processo di trasformazione
simile a quello avvenuto in Turchia per il rapporto ambivalente con 1l sistema
occidentale, ma svilupparono un rapporto ambivalente anche con quello turco da
cul tenteranno di distinguersi per rendersi politicamente e culturalmente
indipendenti sia dall’occidente che dall’Impero ottomano (e in seguito dalla
Turchia). Gli Arabi infatti chiamano «decadenza» il periodo storico in cui 1
Turchi ebbero la supremazia del mondo musulmano e «rinascita» (nahda) 1
tentativi di riforma politica e culturale volti a recuperare il meglio della tradizione
arabo-islamica e contemporaneamente a inserirsi nella modernita assimilando il
progresso scientifico e tecnologico dell’Occidente.

Il paese la cui storia mostra piu nettamente queste dinamiche probabilmente ¢
I’Egitto, primo paese a guadagnare l'indipendenza dall'Impero ottomano e
nuovo punto di riferimento per il mondo musulmano quando Istanbul perse
questo ruolo conseguentemente alla svolta laicista impressa da Ataturk.

L’'inizio della rinascita fu segnato dalla spedizione napoleonica del 1798 di
fronte alla quale il paese si trovo indifeso, scoprendo la propria debolezza e la
cultura europea del tempo. L’Egitto era sotto controllo formale dell’Impero
Ottomano e quando 1 francesi andarono via il Sultano affido il governo a
Muhammad ‘Ali che rimase al potere dal 1805 al 1849, rese ereditaria la sua
carica e face dell’Egitto un paese indipendente nella politica interna ed estera,
aprendo 1l paese agli Europei. Autoritario e riformatore, sostenne la nascita di
tipografie e giornali, favori la nascita della classe media ed istitui un nuovo
sistema scolastico in cui era previsto un insegnamento tecnico di stile occidentale
(Zani 2005). La scuola coranica mantenne le sue funzioni ma I’Egitto fu il primo
paese che tento di adattarla alle necessita moderne e di integrarla nel sistema
statale: nel 1835 fu per la prima volta nominato un ispettore per queste scuole
detto Mufattish al-makatib (EL s.v. Ruttab).

L’opera di Muhammad ‘Al fu portata avanti dai suo1 successori tra cui il piu
importante ¢ Isma‘ll Pasha, che governo dal 1863 al 1879, e nel 1867 ottenne dal
sultano la carica di khediwe, con cui si sottolineava I'indipendenza egiziana da
Istanbul (EL s.v. Tanzimat). Nello stesso anno il khedivé incarico il Ministero della

* La prima corrente riformatrice dell’Zslam moderno nacque in Arabia Saudita per opera di Ibn ‘Abd al-
Wahhab (1703-1792), che predicava un ritorno alla religione delle origini e la necessita di padroneggiare
la scienza, contrapponendosi al sultanato ¢ ai dottori della legge ritenuti colpevoli della decadenza
islamica. Il wahabismo diverra dottrina di stato in Arabia Saudita e si propaghera in Egitto ¢ in tutto il
mondo islamico, influenzando il riformismo degli altri paesi (Zani 2005).

46



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

Pubblica Istruzione di ispezionare le scuole coraniche elementari. Egli tento di
unificare I'insegnamento statale e distinse 1 diversi livelli scolastici, includendo le
donne nel programma di istruzione pubblico. I risultati non furono all’altezza
delle aspettative a causa della scarsa preparazione degli insegnanti che
lavoravano con metodi antiquati e bassi stipendi; inoltre I'istruzione statale resto
rivolta ad un ristretto numero di persone (£ s.v. Ruttab). Gran parte della
popolazione continuava a frequentare le scuole coraniche non controllate dallo
stato, In cul I'aritmetica fu introdotta solo nel 1876. Vi erano quindi due sistemi
d’istruzione paralleli, da un lato 1 katatib e dall’altro le scuole statali, che
convivevano con scuole straniere spesso finanziate dallo stato e riservate alle élite
locali.

Questo periodo si concluse con l'occupazione britannica del 18825.
L’amministrazione coloniale sviluppo 1 settori strategici per 1 suol interessi
economici, limitando le spese per listruzione nonostante ve ne fosse grande
richiesta (Zani 2005). Le maggiori sovvenzioni in campo educativo furono rivolte
alla supervisione delle scuole coraniche considerate centri della propaganda
nazionalista, il cui scopo era piu il controllo politico che i miglioramento
dell’educazione. Nonostante fosse poco gradita agli Inglesi, la scuola coranica
continuo a funzionare parallelamente alle scuole statali: ancora nel 1900 sono
documentati casi di bambini che frequentano la scuola statale la mattina e quella
coranica 1l pomeriggio o la mattina presto (£ s.v. Kuttab). Governatore
dell’Egitto nel 1883-1907 fu Sir Evelyn Baring noto come Lord Cromer, egli non
investi affatto sull’educazione degli Egiziani per 1 quali vi erano solo tre scuole
secondarie statali nell’intero paese che contavano 515 iscritti in tutto e il cui
programma appariva utilitaristico e privo di contenuti (De Poli 2007).

Nonostante questo ’Egitto fu pioniere nella regione dell’alta formazione: nel
1908 fu fondata la Cairo Unwersity, prima universita pubblica del paese che apri
sedi succursali a Khartoum e Beirut e invio numerosi professori nei paest Arabi
del Golfo come esportatori dell’educazione (Kohstall 2012). Nel 1914 la tutela si
trasformo in protettorato con la deposizione del khedive e 'insediamento del
sultano Husayn Kamil (Zani 2005). Nel 1919 sempre al Cairo fu fondata
U'American Unwersity (Kohstall 2012). Dopo la Prima Guerra Mondiale, nel 1922gli
Egiziani ottennero la semi-indipendenza sotto la guida di Zaghlal: gli Egiziani
gestivano gli affari interni ma esercito e politica estera restavano in mano inglese
(Zani 200)5).

Nel 1923 fu promulgata la Costituzione che sanci per la prima volta
I'obbligatorieta della scuola elementare e alcuni principi base della politica
educativa egiziana. Tre sono gli articoli fondamentali in questo ambito: ’articolo
8: «Computo dello Stato ¢ quello di garantire laccesso libero alla_formazione a tutti 1 cittadini
indipendentemente dalla loro etnia, dalla loro religione o dalla loro lingua»; I’articolo 18: «Lo

> Avvenuta in risposta alla rivolta nazionalista che aveva deposto il khediwvé Tawfiq per la sua politica filo-
occidentale. L’Inghilterra rimise sul trono il kkedivé e si pose come suo garante, ma di fatto assunse il
controllo del paese.

47



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

Stato riconosce la _formazione come diritto e monitorizza tutti 1 lwelli di_formazione; lo Stato
garantisce indipendenza delle unwersita e der centri scientificr»; I'articolo 21: «Sradicare
lanalfabetismo ¢ compito e necessita dello Stato» (Un mondo di scuole2.pdf). Nel 1928 in
opposizione agli Inglesi e al governo egiziano considerato loro complice nacque
I’Associazione dei Fratelli Musulmani che auspicava la restaurazione dei principi
1islamici e osteggiava I'occidentalizzazione dei costumi e dell’istruzioneb. Nel ‘36 s1
approdo all’indipendenza con riserva e nel 1952 alla piena indipendenza’.

Nei XIX secolo si erano sviluppate le riflessioni educative di alcuni intellettuali
che avranno ripercussioni sul sistema scolastico del paese influenzando il dibattito
pedagogico fino ai tempi attuali. Rifa‘a al-Tahtawi (1801-1874) ¢ uno dei primi
esponenti del riformismo islamico liberale che vede nell’Occidente un modello
soprattutto per I’assetto istituzionale da dare al paese; il suo pensiero ¢ vicino a
quello de1 Giovani Ottomani (poi Giovani Turchi). Affascinato dalla filosofia dei
Lumi, interessato alle riflessioni sulla natura del potere e contrario al dispotismo,
s1 occupo di svariati temi che declino in senso pedagogico: 'amor di patria, 1l
progresso economico, l’educazione civica, l’emancipazione della donna,
I’abbandono delle superstizioni e 'urgenza di traduzioni scientifiche. Studio al
Cairo ad al-Azhar e si dedico all'insegnamento per tutta la vita; nel 1826
accompagno a Parigi un gruppo di studenti per studiarne I’amministrazione e vi
rimase cinque anni, da questa esperienza deriva il suo libro Loro di Pangi, in cui
esalta la bellezza della cultura francese e tramite il quale essa penetro in Egitto,
spingendo all’apertura di scuole per traduttori. Egli esalta il valore della
Costituzione e del regime parlamentare che assicura liberta e glustizia,
sviluppando I'idea che I’appartenenza nazionale supera e unisce le appartenenze
religiose, per cui ’educazione deve mirare a formare il buon cittadino egiziano
prima che il buon musulmano. I’educazione deve trasmettere 1 valori tradizionali
ancorandoli ai tempi moderni e deve essere accessibile a tutti in quanto elemento
fondante della rinascita della patria e dello sviluppo della societa. Nel suo
pensiero molta importanza riveste ’educazione della donna che le permette di
aspirare a un lavoro come gli uomini e di essere una madre e moglie migliore;

6 Essa rappresenta la piu radicale manifestazione di insofferenza alla presenza inglese in Egitto; sostiene
che 1l socialismo moderato sia il sistema economico suggerito dal Corano perché permette la convivenza
degli aspetti migliori del capitalismo e del socialismo. I Fratelli si definiscono islamiyyan piuttosto che
muslmin per sottolineare il carattere politico dell’Zslam in contrapposizione alla laicita dello Stato
occidentale; si richiamano alla dottrina di Ibn Taymiyya e al wahabismo. Si diffusero in tutto il mondo
arabo partecipando al potere (Arabia Saudita, Giordania, Sudan, Kuwait), costituendo gruppi di
pressione tollerati (Marocco, Tunisia, Libano) o 'opposizione al regime duramente repressa (Siria, Iraq)
(Zani 2005).

71l protettorato fu sostituito da un’alleanza bilaterale ma Desercito inglese restava sul territorio
controllando il canale di Suez. Cio fece aumentare il consenso intorno ai Fratelli Musulmani che nel 1949
assassinarono il primo ministro Mahmud al-Nuqrashi Pasha, condannato da al-Banna, che a sua volta fu
ucciso da Sadat. Cio avvenne quando la Fratellanza sembrava sul punto di prendere il potere ma
riuscirono invece in questo intento i Liberi Ufficiali che deposero il re, proclamarono la Repubblica ¢
portarono il paese all'indipendenza nel 1952. Leader dei Fratelli Musulmani divenne il loro cofondatore
Sayyid Qutb (1906-1966) che si contrapporra duramente al governo socialista di Nasser nella seconda
meta del ‘900 (Zani 2005).

48



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

della cultura occidentale critica ’abitudine di lasciare 1 propri figh alle cure di
badanti e nutrici.

Negli ultimi anni della sua vita propone un progetto di riforma dell’istruzione
a Isma‘l Pasha, in cui sostiene che: I'insegnamento primario, incluso quello
impartito nelle scuole coraniche, deve avvenire sotto tutela dello stato e dare le
conoscenze necessarie al lavoro; I'insegnamento secondario deve essere di molto
sviluppato e aperto ai meritevoli; 'istruzione superiore va riservata a coloro che
hanno 1 mezzi (Zani 2005).

Ben diversa la visione dei riformisti tradizionalisti: Al-Afghani, ‘“Abduh, Rida.
Al-Afghani (1838-1897), pensatore iraniano e sciita molto influente in tutto il
mondo arabo, al contrario dei liberali intende sviluppare la societa sui principi
dell’Jslam e considera le influenze culturali francesi un portato negativo del
colonialismo. Egli si ispirava alle idee wahabite proponendo un riformismo che
partisse dalle fonti coraniche reinterpretandole senza tradirle alla luce della
modernita. Sostenne la necessita di acquisire la padronanza di scienza e tecnica
occidentali per resistere all’oppressione coloniale e tutto 1l suo pensiero era volto
alla difesa e rivalutazione dell’Zslam. Egli non sviluppo un progetto educativo,
cosa che invece fara il suo discepolo egiziano ‘Abduh (1849-1905), che fu imam,
filosofo e sociologo, guida del riformismo egiziano con una prospettiva
nazionalista, attento agli aspetti religiosi e pedagogici e alle loro relazioni. Nella
sua riflessione rivaluta I’fslam come religione razionale, mostrando come il
messaggio originale del Corano sia favorevole alla scienza e al progresso e
inserendo in questa prospettiva la sua proposta di rinnovamento culturale. Di
conseguenza propone di modificare 1 metodi di insegnamento organizzando
I'istruzione su tre livelli: elementare, volto a dare I'insegnamento religioso e del
buon comportamento alla massa; un livello piu alto, volto allo sviluppo del
ragionamento in coloro che dovranno svolgere funzioni pubbliche;
I'insegnamento superiore per chi dovra svolgere il ruolo di professore o guida
spirituale.

Rida (1865-1935) nacque in Siria ma visse gran parte della sua vita in Egitto al
fianco di ‘Abduh ed ¢ considerato il fondatore della Salafiyya. Nel 1898 fondo la
rivista al-Manar, 1l faro, che diventera punto di riferimento culturale dei Fratelli
Musulmani. Fu fautore del nazionalismo arabo e il piu conservatore dei riformisti
(Zanmi 2005). Il maggior risultato della loro influenza sul sistema educativo
egiziano ¢ 1l ruolo che la religione mantenne sempre all’interno di ogni proposta
modernizzatrice e di ogni progetto riformatore, infatti I’egemonia culturale che
avevano creato fece da argine al laicismo radicale turco che non trovera in Egitto
terreno fertile.

Nonostante questo anche in Egitto nel XX secolo si diffuse il nazionalismo
laico che mirava a creare una nazione moderna in cui il potere politico fosse
indipendente da quello religioso. Fra 1 nazionalisti egiziani particolarmente
importante ¢ Taha Husayn (1889-1972), egli studio in patria e in Francia, dove
apprese 1l funzionamento dello stato e approfondi cultura e civilta occidentale e
ricopri in Egitto importanti cariche nel campo educativo: fu rettore

49



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

dell’Universita di Alessandria e Ministro dell’Educazione (1950-1952), oltreché
professore di letteratura araba all’universita del Cairo. Sviluppo una filosofia
pedagogica che mise in pratica nelle scuole influenzando il sistema educativo del
tempo e quello odierno. Essa prevede una scuola aperta a tutti cosi da garantire
parl opportunita e rappresentare uno strumento della giustizia sociale; per tali
motivi prevede I'insegnamento gratuito e finanziato dallo stato, che deve anche
supervisionare gli istituti di istruzione religiosi e stranieri affinché non elargiscano
insegnamenti contrari al programma di istruzione nazionale. Il nazionalismo
costituisce la base del suo pensiero e, infatti, era convinto che bisognasse formare
nei giovani l'identita nazionale e il sentimento patriottico piuttosto che il
sentimento di appartenenza alla Umma, la comunita islamica mondiale. Percio
sostenne la necessita di sottolineare le specificita culturali dell’Egitto dando
particolare enfasi nell'insegnamento delle discipline umanistiche a temi come la
storia antica dei faraoni, il patrimonio culturale arabo e I'influenza della cultura
europea; inoltre diede molta importanza all'insegnamento della lingua araba
come fattore di unita nazionale. Il sistema educativo che stabili ricalca quello
europeo e prevede un insegnamento primario, che fornisca a tutti le basi del
sapere e della cultura egiziana, uno secondario come strumento di miglioramento
del singolo e della comunita, ed uno superiore spogliato della sacralita che
rivestiva nella tradizione classica islamica e rivolto invece a creare competenze
utili allo sviluppo del paese. Si interesso alla formazione degli insegnanti e al
riconoscimento del loro ruolo sociale, sottolineando che devono essere
competenti e ben pagati in quanto trasmettitori del patrimonio nazionale e
sensibilizzatori del popolo alla causa della liberta ed indipendenza nazionali; per
tali motivi fu I'inspiratore del primo sindacato di insegnanti.

Suo successore fu Isma‘il al-Qabbani, ministro dell’Istruzione dal 1952 nel
primo governo dell’Egitto indipendente. Pedagogista di professione, porto nel
sistema scolastico egiziano il modernismo e il pragmatismo di J. Dewey; fedele ai
principi del socialismo e del nazionalismo arabo cerco di creare un’educazione
moderna araba indipendente sia dalla tradizione islamica che dall’Occidente.
Tra le sue iniziative sono da ricordare la creazione di classi sperimentali che
svolsero 1l ruolo di modello per le riforme successive e di istituzioni per la
formazione degli insegnanti che divennero in seguito Facolta di educazione, la
fondazione dell’Associazione dei diplomati delle scuole normali per 1 quali creo
anche la Rwsta dell’educazione nuova. La riforma scolastica del 1953 prevedeva che
programmi e metodi si rifacessero al pragmatismo mettendo al centro ’alunno e
favorendo 1l lui 'emergere di spirito critico e competenze utili per il suo futuro da
cittadino e lavoratore (Zani 2005). Riorganizzo il percorso formativo nel modo
che segue: la scuola primaria fu unificata e prevedeva sei anni di formazione e la
gratuita dell’iscrizione e della mensa per sostenere la frequenza; la scuola
media/superiore era divisa in rami, uno tecnico e uno generale. Solo 1 bambini
con miglior profitto alle elementari potevano accedere alla scuola media generale
e proseguire gli studi all’'universita dopo ulteriore selezione. La scuola media

50



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

venne unificata con un’ulteriore riforma nel 1962 e la diversificazione degli
indirizzi post-posta alle scuole superiori (Modelli scolastict ed educativi. pdy).

Nasser ricopri il ruolo di Presidente della Repubblica dal 1954 al 1970
adottando una politica socialista in cui molta importanza veniva data alla
diffusione dell’istruzione e alla lotta all’analfabetismo e alle disparita sociali.
Durante questo periodo aumento notevolmente il numero di studenti universitari
ed anche le donne poterono accedere agli istituti professionali (Zani 2005). La
tradizione egiziana di rispetto del ruolo della religione all'interno delle istituzioni
educative sara mantenuta persino da Nasser che pur modificando il sistema
educativo 1n senso laicista e moderno non arrivo mai all’abolizione
dell'insegnamento religioso nelle scuole statali come Atatiirk, consapevole che
tentare c10 avrebbe destato polemiche e provocato la dura reazione dei Fratelli
Musulmani per 1 quali 'ambito dell’educazione era ed ¢ tuttora un campo
essenziale della battaglia politica e culturale.

La politica educativa egiziana fece da traino agli altri paesi arabi indipendenti,
infatti I'articolo 1 della Convenzione dell’Unita Araba del 1964 indica come
scopo principale dell’educazione «la creazione di generaziont di araby, credenti in Do,
Jedeli alla madrepatria araba, fiduciosi in sé e nella propria nazione». L’istruzione e la
religione vengono dunque poste insieme al servizio della nazione e il
nazionalismo laico non portd nei paesi arabi ad un laicismo radicale come in

Turchia (De Poli 2007).

IL RUOLO DEL COLONIALISMO SUI SISTEMI EDUCATIVI DEGLI ALTRI PAESI
MUSULMANI MEDITERRANEI

Il caso opposto al laicismo turco puo essere riscontrato in Libia, il paese
musulmano mediterraneo meno influenzato dal laicismo e dall’occidentalismo.

In Libia 1 katatib rimasero a lungo I'unica forma di istruzione di base mentre le
scuole primarie nazionali sono state introdotte gradualmente solo nella seconda
meta del 1900 (EL s.v. Ruttab). All’ epoca della riconquista ottomana della Libia
nel 18358 s1 era radicata in Cirenaica la confraternita della Senussia, nome che
prese dal fondatore All al-Sanusi, portatrice di un Is/am malikita austero e
popolare che riscontro 'accettazione delle tribu arabe beduine locali.

Nella confraternita lo shaykh svolgeva la funzione di guida spirituale
occupandosi della formazione del buon musulmano tramite I'insegnamento del
Corano e della vita del Profeta. Al-Sanusi nel 1856 scelse l'oasi di Jaghbub
(Giarabub) come nuovo centro della Confraternita, esso fu articolato intorno ad
una moschea e ad una scuola con intorno le abitazioni dei confratelli e degli

8 ’Impero Ottomano conquistd la Libia nel 1517, ma essa fu conquistata dai Caramanli che la
governarono dal 1711 al 1835. Le regioni libiche hanno storie diverse: la Cirenaica ¢ la regione orientale
legata all’Egitto ¢ al mondo arabo classico (in passato appartenne all’Egitto greco e all'impero bizantino);
il Golfo Sirtico la divide dalla regione occidentale, la Tripolitania legata al Maghreb (in passato
appartenne alla fenicia Cartagine e all'impero romano d’occidente (Evans-Pritchard 1979).

51



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

studenti che arrivarono ad essere piu di 300: ’oasi divenne sede di una madrasa
seconda in Africa solo a quella di al-Azhar. Al-Sanust era un erudito scrittore,
aveva una biblioteca di circa 8.000 volumi che comprendevano diritto islamico,
misticismo, filosofia, storia, esegesi coranica, poesia, astronomia, astrologia. Al-
Sanusi educava personalmente 1 futuri capi della Confraternita prima di
nominarli shaykh alla guida dei monasteri aventi la facolta di ordinare 1 confratelli
e accettare aderenti; la gerarchia dipendeva dal livello di istruzione, che
costituiva uno degli obiettivi principali. Vista la fiducia che le popolazioni
beduine accordavano alla Senussia, I'Impero Ottomano la accettd come
rappresentante della popolazione e governante del territorio che gli garantiva la
riscossione delle tasse e la pace, riconoscendogli cosi un ruolo politico. Questo
ruolo divenne piu marcato quando la confraternita decise di contrastare
I’avanzata francese nel deserto prima e la colonizzazione italiana poi.

Il tentativo di conquistare la Libia da parte dell’Italia ebbe inizio nel 19119 ma
fu a lungo fallimentare a causa della tenace resistenza del popolo libico; la guerra
ebbe pero il tempo di trasformare 1 monasteri da luoghi di cultura a luoghi di
addestramento e 'impegno bellico porto ad una progressiva deculturazione della
popolazione beduina.

Nel 1917 1l governo Giolitti tratto il termine della tregua con al-Hukama as-
Sanusiyya, governo della Senussia. Essa finl con 1l Fascismo e dal 1923 al 1932 si
combatté una guerra piu spietata della precedente in cui l'obiettivo era la
distruzione della confraternita e la sottomissione della popolazione: furono
distrutti 1 monasteri e le zawaya (plur. di zawiya), creati campi di concentramento,
corrotti 1 capi e divise le tribu tra sottomesse e ribelli; la resistenza fu comunque
forte e duro fino all'impiccagione in pubblica piazza dell’'ultimo eroe ‘Umar al-
Mukhtar nel 1931.

Dal 1932 al 1942 vi fu la colonizzazione vera e propria che aveva come
obiettivi di non far ricostruire la Senussia e di trasformare 1 beduini seminomadi
in cittadini obbedienti allo stato italiano. Il governo fascista mostrava rispetto
formale per la religione islamica e assecondava gli ‘ulama’ nella repressione delle
«eresie» e nel proibizionismo vietando I’alcool e 1l gioco d’azzardo, costruiva
moschee e mantenne in vigore la legge islamica e I'insegnamento coranico nei
katatib. Fondo a Tripoli un seminario per evitare che gl studenti andassero a
studiare ad al-Azhar o in Tunisia dove sarebbero stati soggetti alla propaganda
anti-italiana di inglesi e francesi.

Vi erano dal 1911 poche scuole italiane, ma, sotto il fascismo, la politica
scolastica crebbe di i1mportanza in quanto considerata strumento del
consolidamento morale della conquista militare. Vennero abolite le classi miste e
create scuole solo per Arabi e scuole solo per Italiani, I'unico insegnamento
effettuato dai maestri arabi era quello coranico per 1 bambini piu piccoli e

9 Nell’ambito della guerra italo-turca 'impero ottomano nel 1912 firmo il trattato di Losanna rinunciando
alla Libia e la guerra si trasformo in un conflitto tra I'Italia e la confraternita, unico soggetto politico del
territorio (Evans-Pritchard 1979).

52



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

I'insegnamento della lingua italiana aveva la precedenza sull’arabo. L’obiettivo
era acculturare gli arabi quel tanto che bastava a formali come impiegati
dipendenti degli italiani, impedendogli di raggiungere gli stessi livelli di istruzione
e tenendoli cosi sotto controllo (Evans-Pritchard 1979). Alla fine della seconda
guerra mondiale 'ONU approvo l'indipendenza libica e nel 1951 Idris Al-
Senussi divenne re del Regno Unito di Libia. Dopo l'indipendenza, il sistema
educativo fu modellato su quello del vicino Egitto, prevedendo l'istruzione
obbligatoria e gratuita per tutti 1 ragazzi dai 6 ai 15 anni di eta, con la scuola
elementare che dura 6 anni e fornisce un'educazione di base a cui segue un
triennio di istruzione secondaria impartita in istituti d'istruzione generale;
vengono mantenute in funzione le numerose scuole coraniche organizzate dalle
moschee. Le principali universita del Paese sono quella di Bengasi fondata nel
1956 e quella di Tripoli fondata nel 1973.

Negli anni che seguirono la politica monarchica provoco malumori perché
considerata filo-occidentale da una popolazione che guardava all’Egitto di Nasser
e desiderava appoggiarlo contro Israele e gli inglesi. Erano soprattutto gli studenti
a manifestare a favore dell’alleanza tra Libia ed Egitto: le manifestazioni furono
represse nel sangue; nel 1965 vennero chiuse le scuole considerate centro della
propaganda dei giovani nazionalisti; nel 1966 a Tripoli all’Assemblea Costituente
dell’Unione generale degli studenti libici la polizia arresto tutti 1 dirigenti. Al-Idris
fu deposto nel 1969 da un gruppo di ufficiali guidati da Mu’amar al-Gheddafi,
che si richiamavano all’esperienza egiziana di Nasser e diedero vita alla
_Jamahiriyya, Repubblica araba di Libia. A differenza di Nasser, Gheddafi miro a
realizzare 1l socialismo islamico con I'applicazione della shari‘a; le due ideologie
differenti nella concezione del rapporto tra stato e religione restano simili per 1l
nazionalismo e l'antimperialismo. L’ideologia politica di Gheddafi si trova
espressa nel suo al-Ritab al-Akhdar, Il libro verde, che contiene un capitolo dedicato
all’educazione in cui la globalizzazione dell’educazione sul modello occidentale
viene additata come conformistica e irrispettosa della cultura dei popoli.
Gheddafi rimase al potere in Libia fino al 2011 quando fu ucciso dalla coalizione
NATO. II sistema di istruzione libico sembra essere stato abbastanza eflicace
nella lotta all’analfabetismo portando in 60 anni la percentuale di analfabetismo,
nel 2007, al 16% (Un mondo di scuole.pdy).

Nel Mashreq fu forte I'influenza inglese in concorrenza con 1 francesi: 'area
Siro-libanese era sotto mandato francese e vi furono impiantate numerose scuole
missionarie cattoliche francesi e protestanti inglesi e americane che contribuirono
alla scolarizzazione delle minoranze cristiane e servirono da avamposto culturale
al dominio europeo. Alla vigilia della Prima Guerra Mondiale le scuole
occidentali ne1 territori arabi erano molto numerose: 500 francesi, 675
americane, 178 britanniche; le piu prestigiose si trovavano a Beirut ed erano il
Collegio Gesuita (oggi Universita St. Joseph) e 1l Collegio Protestante Siriano
(ogg1 Universita Americana di Beirut). Nessuna attenzione fu riservata alle scuole
pubbliche statali che ricevettero meno finanziamenti di quanti ne ricevessero

53



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

dall’Impero Ottomano; di queste scuole venivano soltanto controllati 1 contenuti
al fine di non permettere la diffusione di idee rivoluzionarie ed ¢ importante
notare che 1 programmi piu censurati erano quelli di storia: essi sorvolavano sugli
eventi storici che avrebbero potuto instillare nella popolazione sottomessa il
desiderio di emulazione, ne sono esempio ’assenza della Rivoluzione Francese e
dei processi di democratizzazione in Occidente (De Poli 2007). Dopo la seconda
guerra mondiale in Palestina gli Inglesi cercarono di laicizzare e modernizzare 1
katatth, mentre in Siria erano numerosissimi, ben 1.229 nel 1943, e solo in seguito
vennero riconvertiti in scuole statali laiche (EL s.v. Ruttab).

Nel Maghreb, le scuole missionarie dell’Alleanza israelita e dell’Alleanza
francese giocarono il ruolo di apripista al colonialismo, ma il sistema dei katatib ¢
sopravvissuto grazie agli sforzi per innalzarne 1l livello qualitativo e arricchirne il
curriculum, alla generosita de1 filantropi e per I'importanza a esso attribuita dal
movimento anticolonialista. In Algeria, la Francia incoraggio I'insediamento della
Societa missionaria d’Africa e delle Suore Missionarie d’Africa; le loro scuole
avevano 1l compito di diffondere 1l cristianesimo e la lingua e cultura francese,
quindi di creare consenso culturale intorno alla colonizzazione (De Poli 2007). Le
scuole francesi non confessionali, totalmente francesi nelle forme e nei contenuti,
educavano 1 figli dei coloni e un ristrettissimo numero di bambini algerini
appartenenti all’élite, mentre nessuna attenzione era riservata all’educazione del
resto del popolo. Negli anni ‘30 un’associazione di ‘ulama’ cerco di ravvivare il
sistema educativo tradizionale con lo scopo di proteggere le giovani generazioni
dall'influenza modernizzatrice dei francesi (£, s.v. Ruttab). Nell’anno scolastico
1950-51 frequentava le scuole elementari nazionali poco meno del 20% dei
bambini algerini e meno del 10% degli insegnanti era musulmano. I.’Algeria
raggiunse I'indipendenza nel 1962 dopo una guerra molto sofferta; gia nel 1964
fu emanato 1l primo decreto per riorganizzare ’educazione musulmana in base
alle esigenze dovute alla nuova situazione (De Poli 2007).

Nel Marocco precoloniale 1'istruzione era quasi esclusivamente impartita nelle
zawaya delle confraternite marabutte, caratterizzate da una forma di sufismo
popolare (De Poli 2007). Le zawaya erano comunita di credenti che vivevano
insieme intorno ad una moschea sotto la guida di uno shaykh, musulmano devoto
e mistico che organizzava la vita collettiva e provvedeva all’'insegnamento presso 1
suol seguacl sia della religione che di lettura, scrittura e aritmetica (‘Abd Al-
Wahab ash-Sha‘rani 1961). Le scuole coraniche, Auttab o msid, termine
marocchino derivante dal classico maspud, offrivano l'istruzione elementare; 1
collegi religiosi, madrasa, assicuravano l'istruzione superiore di diritto e dottrina
islamici. Alcuni fra questi istituti, quali l'universita di Qarawiyyin (stabilita nel IX
secolo a Fez), sono attivi tuttora. Durante 1l periodo coloniale, iniziato nel 1912,
venne istituito un sistema di scuole pubbliche sul modello francese destinato alla
formazione della classe dirigente locale, esse adottarono 1l francese quale lingua
di insegnamento e modelli formativi di importazione occidentale. Il governatore
Lyautey istitul tre scuole secondarie destinate ai giovani delle élite locali

54



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

dichiarando che era necessario sorvegliarle per non farle diventare centri
propagatori di rivoluzione e disordine; per tale motivo 1 programmi di storia
erano censurati come in Siria (De Poli 2007). Anche qui 1l prestigio degli istituti
di formazione tradizionale crebbe notevolmente per il loro ruolo di centri di
propaganda nazionalista contro il protettorato francese (EI, s.v. Ruttab). 11
Marocco mantenne la sua unita grazie alla collaborazione tra monarchia Alawita
e confraternite islamiche, che godevano di prestigio presso la popolazione e
riuscirono a non far dividere la componente araba da quella berbera quando 1
Francesi cercarono di privilegiare 1 Berberi a scapito degli Arabi. Il Marocco
ottenne 'indipendenza nel 1956.

In Tunisia la piu importante istituzione educativa fu per secoli la grande
moschea Sitouna, fondata nel 734 D.C. da Ibn Al-Habhab e considerata la piu
antica universita islamica. Fu sotto la dinastia degli Hafsidi (1237-1573) che visse
il periodo di massimo splendore, ed ¢ in questo periodo che vi compi 1 suoi studi
anche 1l gia citato studioso Ibn Khaldun che la considerava seconda soltanto ad
Al-Azhar; con la caduta della dinastia anche la {ifouna esperi un periodo di declino
(http://www.uz.rnu.tn/en/index.asp). La dinastia degli Husainidi, regnante dal
1705 come Bey (governatori) dell'impero ottomano, si avvicino alla cultura
occidentale e soprattutto francese cercando di modernizzare il paese anche con la
fondazione di scuole ed istituti di studi superiori moderni; si ha dunque in questo
periodo 1l primo tentativo di riforma per iniziativa interna (Laroui Abdallah
1982). 1l riformismo ottocentesco tunisino di impronta laica e modernista si
diffuse anche grazie agli studiosi della {itouna, che tentarono di riformare anche
se stessi per riacquistare ’antico splendore. Infatti la prima riforma della ztouna ¢
del 1842 ad opera di Ahmed Bey, quindi prima della colonizzazione francese,
cosl come 1l tentativo del 1876 di inserire nei curriculum le scienze moderne,
ostacolato dagli Shaykh conservatori (http://www.uz.rnu.tn/en/index.asp). La
Tunisia fu soggetta al protettorato francese dal 1881 al 1956 e la resistenza alla
colonizzazione duro dal suo inizio alla sua fine e fu guidata dagli studenti (Laroui
Abdallah 1982). In questo periodo il potere coloniale cerco di imporre il proprio
sistema educativo e di marginalizzare la Silouna, considerata centro della
resistenza culturale contro la Francia. Intanto la Sitouna si riformo nel 1912
organizzando il proprio sistema educativo in tre cicli e nuovamente nel 1933, per
arrivare nel 1951 ad istituire una branca di studi moderni. Nel 1956, all’alba
dell’'indipendenza essa fu trasformata in Universita
(http://www.uz.rnu.tn/en/index.asp).

CONCLUSIONI

A partire dal 1800 le scuole coraniche entrarono in competizione con le scuole di
tipo occidentale, che impartivano spesso anch’esse un’educazione musulmana ma
in modo piu efficiente, e con le scuole missionarie cattoliche (francesi) o
protestanti (americane e inglesi). Nei territori colonizzati 1l tessuto formativo



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

locale fu indebolito e fu bloccato qualsiasi tentativo di riforma indipendente sul
modello riformista turco o egiziano; le scuole di alta formazione avevano prezzi
proibitivi ed erano destinate solo alle élite formate da coloni e pochi indigeni
selezionati (EL s.v. Ruttab).

I’insegnamento moderno costituiva per 1 governanti un pericolo e per questo
rimase ristretto alle élite, o scadente se rivolto all’intera popolazione, ma riusci lo
stesso a rivoluzionare 1 modelli educativi locali con I'introduzione del principio di
laicita e a diffondere ideologie progressiste, infatti si formeranno nelle prime
scuole moderne 1 leader nazionalisti che rovesceranno 1 governi coloniali e 1l
sultanato. I leader dei governi post-coloniali tenteranno di istituire dei sistemi
educativi pubblici, moderni e legati alla tradizione locale; pertanto 1 sistemi
scolastici nazionali contemporanei dei paesi arabo-islamici mediterranei sono
strutturati sul modello occidentale e presentano specificita culturali legate agli
eventi storici e politici dell'ultimo secolo come il colonialismo e le lotte per
I'indipendenza (De Poli 2007).

Il risultato di questo processo di trasformazione lungo due secoli non sembra
aver portato a un risultato omogeneo ed efficiente. Infatti, a caratterizzare questi
paest ¢ ad oggl la presenza di sistemi educativi paralleli, tra 1 quali il sistema
educativo pubblico statale risulta essere spesso il piu scadente; ad esso st affianca
un sistema educativo islamico privato tradizionale, con la sopravvivenza dei
katattb in alcuni territori, e un sistema educativo islamico privato moderno che
unisce l’educazione religiosa all’apprendimento tecnologico e delle lingue
straniere risultando efficace; in tutta I’area sono ampiamente diffuse le scuole
internazionali private (francesi, inglesi, italiane, americane etc.) che forniscono
una formazione secondo il modello europeo di riferimento.

Possiamo concludere che non vi ¢ uguaglianza nella possibilita di accesso
all’educazione, vista la cospicua discrepanza del prezzo dell’iscrizione a queste
diverse scuole e la difficolta se non impossibilita di accedere all’Universita dopo
aver frequentato la scuola pubblica statale. I processi di riforma sembrano aver
fallito I'obiettivo di far convergere la cultura tradizionale e le scienze europee
all'interno di un sistema di istruzione pubblico di qualita che garantisse la parita
di accesso, 'uguaglianza delle possibilita, il diritto all’istruzione e la qualita
dell’'insegnamento.

BIBLIOGRAFIA

ABD AL-WAHHAB ASH-SHA'RANI 1961, Vite di shetkh musulmani, a cura di Virginia
Vacca, Edizioni Paoline, Bari.

CALIGIURI M. 2007, Prove tecniche di democrazia. 1l progetto educatio di John Dewey in
Turchia, Rubbettino, Soveria Mannelli.

DE PoOLI B. 2007, I musulmant nel terzo millennio. Laicita e secolarizzazione nel mondo
islamico, Carocci editore, Roma.

56



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

El, Encyclopédie de Islam, E.J. Brill, Leiden, Paris 1986, s.v. Tanzimat, s.v. Kuttab,
s.v. Djamzi’a.

EVANS-PRITCHARD E. E. 1979, Colomalismo e resistenza religiosa nell’Africa
settentrionale. I Senusst dv Cirenaica, Edizioni del Prisma, Catania.

IBN KHALDUN 1997, Duscours sur Uhistorre unierselle, Al-Mugaddima, Sinbad, Paris.

KOHSTALL F. 2012, Free transfer, limated mobility: A decade of higher education reform in
Egypt and Morocco, REMMM 131, 91-110.

LAROUI A. 1982, Llustowre du Maghreb. Un essar de synthese, La Découverte
/Maspero, Paris.

ZANI G.L. 2005, Educazione i Islam. Fonti, storia, prospettive, Editrice La Scuola,
Brescia.

SITOGRAFIA

www.azhar.edu.eg/En/u.htm (al-Azhar)

www.alquaraouiyine.com (al-Qarawiyyin)

www.uz.rnu.tn/en/index.asp (al-{itouna)

www.usrlazio.it/_file/documenti/intercultura/3.3%20-
%208Si1stemi_scolastici.html (Un mondo di  scuole2.pdf;  Modelli  scolastict  ed
educativr. pdf).

KEDOURIE E. 2012, FJamal al-Din al-Afghani. Muslhm journalist and politician,
www.britannica.com/biography/Jamal-al-Din-al-Afghani

LocHON C. 2009, Famal-al-Din al- Afghani (1838-1897): Pamislamiste et Franc-
Magon, www.grandorientarabe.org/index.php?p=1_115 Jamal-al-Din-al-
AFGHANI-Panislamiste-et-Franc-Ma-on

RUEGG WALTER 2004, "European Unwersities and Similar Institutions wn Existence
between 1812 and the End of 1944: A Chronological List”, in: Ruegg, Walter (ed.): 4
History of the Unwersity in Europe. Vol. 3: Uniwersities in the Nineteenth and Early
Twentieth Centuries (1800—1945), Cambridge University Press, ISBN 978-0-521-
36107-1.

SOBHY H. 2015, To Get Rid of Extremism in Egyptian Education, Understand Its Roots,
Al-Fanar Media, www.al-fanarmedia.org/2015/11/to-get-rid-of-extremism-

mn-egyptian-education-understand-its-roots/




OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

L’AUTRICE

Sara Mazzei ¢ pedagogista. Laurea triennale in Scienze dell’educazione 110/110
(Unical), titolo tesi: Pedagogia del dialogo ed educazione aperta: dalle favelas brasiliane ai
campt nomadi. Laurea specialistica in Scienze Pedagogiche per I'interculturalita e 1
media, 110/110 e lode (Unical), titolo tesi: Integrazione degli studenti musulman.
Analisi dell’universo culturale di riferimento. Il caso studio dell’Egitto. E stata relatrice al
Convegno Esplorare 1 Territort Mentali. L'eredita di Fatema Mernisst con un intervento
dal titolo: Fatema Mernissi e leducazione in Marocco.

E-mail: saramazzeil 989@gmail.com




