OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

Successione temporale, implementazione
coranica e prospettiva escatologica.
L’esegesi gender-inclusive di Amina Wadud

Martina Biondi

Abstract: Amina Wadud is one of the most prominent contemporary Islamic thinkers whose
almost thirty-year work, supported by a progressive reading of the Qur’an, is about equality
between genders. Her insightful model of Qur’anic exegesis involves the relevance of textual
complexity, a thematic approach to bring together interrelated topics, the possibility to intend
certain parts of the text — such as the paradisiac Air imagery, which ultimately are symbolic
figures standing for the eternal wellness - along with the general spirit or Qur’anic world-view.
This essay deals with the temporal significance of Wadud’s production, as the crucial historical
passage between the Mekkan and Medinan periods produces a paradigmatic shift concerning
gender dimension, something that allows the contemporary readers to implement the Qur’anic
message, interpreting female roles according to the specific context of life.

Keywords: Amina Wadud — Exegesis — Mekkan and Medinian Periods — Eschatology
Parole chiave: Amina Wadud — Esegesi — Periodi meccano e medinese — Escatologia

Selesk

Contrariamente a questa lettura immobilista,

1 sostenitori di un’esegesi metaforica non cessano

di combattere contro tutte queste fantasticherie mitologiche

e operano per istituire una diversa comprensione razionale della realta,
nell’intento di sviluppare una vita dignitosa.

(Abii Zayd, 2002: 65)

TEMPO, SPAZIO E GENERE

Amina Wadud (Bethesda, USA, 1952) accademica specializzata negli Islamic
Studies, ¢ studiosa che ha dedicato la sua opera teologica alla ricerca della giustizia
di genere racchiusa nel Corano, All’anagrafe Mary Teasley, ¢ afroamericana
convertitasi all’Islam negli anni Settanta, spinta dalla carica di giustizia emanata
dalla religione islamica, assumendo i nome di “Wadud” (“animato da
benevolenza”, “favorevolmente disposto”). La sua carriera accademica ha preso
avvio presso ’Universita Internazionale Islamica della Malaysia, dove ha
insegnato fino al 1992; tornata negli Stati Uniti, ¢ a tutt’oggi professore associato



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

di Studi Islamici alla Virginia Commonwealth Unwersity di Richmond. La sua prima
monografia, Qur’an and Women. Rereading the Sacred Text from a Woman’s Perspective,
uscita nella sua prima edizione nel 1991, fa da apripista agli studi coranici con
Jocus su di un’ermeneutica attenta alla sfera femminile. Qui prende corpo la
pratica di lettura esegetica coranica di Wadud e si enucleano le questioni
teologiche piu rilevanti del suo pensiero (quwama maschile circostanziata,
agentivita di falifah, idea di engaged surrender e nuova significazione del concetto di
unicita divina, o paradigma tawhidico). Il suo secondo contributo in volume,
Inside the Gender Gihad. Women’s Reform in Islam, del 2006, pone in rilievo
I’emblematica esperienza personale della studiosa, con particolare risalto al suo
essere madre sola di cinque figli, musulmana divorziata, accademica
transnazionale, attivista impegnata nell’affermazione dei principi di uguaglianza
in molteplici contesti islamici, mantenendo un continuo dialogo con 1l Testo
Sacro, da cui ella fa provenire ogni legittimita di azione.

Attraverso una produzione quast trentennale, Wadud mira a dimostrare come
il Testo Sacro dell’Islam non esprima un’inferiorita intrinseca della donna, o
connaturata al suo genere. Anzi, i1l messaggio coranico, secondo la sua lettura
interpretativa, sarebbe fautore di una fondamentale uguaglianza di donne e
uomini, di fronte a Dio e fra di essi, in quanto improntato a una armonia di
fondo che richiede ai credenti reciprocita e collaborazione, elementi, questi, che
dovrebbero prendere corpo sia in ambito familiare che a livello sociale, con
Ieffetto di uno scardinamento dei presupposti patriarcali condivisi in vari contesti
1slamici (Wadud, 2009: 100-107). La teologa americana pone in rilievo I’evidenza
secondo cui 1l Corano non faccia differenza dal punto di vista spirituale fra uomo
e donna, 1 quali vengono egualmente giudicati, dopo 1l trapasso, sulla base dei
loro meriti, a loro volta stabiliti in accordo con il criterio della taqwa (pietas)
(Wadud, 1992: 128, 1997:8). Da un punto di vista teologico, dunque, gli esser1
umani, in quanto credenti, a parita di azioni e indipendentemente dal genere,
sono ugualmente meritevoli, di fronte a Dio, della ricompensa eterna. In questo
senso, la differenza sessuale, indispensabile ai fini riproduttivi, e quella
funzional/comportamentale in seno alle diverse societa islamiche, sarebbero delle
“sovrastrutture” rispetto al valore intimo ed ultimo di falifah, che, nella visione di
Wadud ¢ colui o colei che si rimette a Dio operando una scelta persionale in virtu
della propria «agency» (Wadud, 2004: 324, 2006: 23).

Questo contributo mira a gettar luce sul rilievo femporale della produzione
wadudiana, illustrando come I'idea di successione coranica fra periodo meccano
e medinese di Rivelazione sia un nodo concettuale determinante nella prospettiva
di Wadud, in quanto funge da premessa e giustificazione a un’ulteriore
implementazione coranica, in accordo con ogni tempo storico e particolare contesto
sociale. Altro proposito ¢ quello di evidenziare come I'idea di eternita dopo il
trapasso possa essere ripensata alla luce di una lettura “figurale” e metaforica. In
questa prospettiva, 1l dato linguistico e la sua interpretazione analitica emergono
come essenziali allo sforzo di ¢thad, mostrando come le coordinate diacroniche
vadano a combinarsi con la lettura filologica del Testo rivelato, tradizionalmente

74



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

considerato increato ed eterno. Come scrive Wadud: «Il Messaggio ¢
permanente, divino, immutabile, perfetto, infinito», mentre la sua comprensione
¢ «operazione specifica, imperfetta, limitata, ma assolutamente necessaria se si
vuole che 1l Messaggio raggiunga il suo obiettivo» (Wadud, 1998: 74). In questo
senso, la teologa sembra aggirare la tesi di derivazione asarita secondo la quale,
essendo 1l Corano increato ed eterno, non potrebbe essere sottoposto ad analisi di
stampo storicistico e relativizzante, per quanto ’esegesi classica ammetta un certo
grado di storicizzazione insita al discorso dei asbab al-nuzil, le cause della
rivelazione. Al contempo, pur non riconoscendo il Corano come creato,
presupposto di dottrina mu’tazilita (Campanini, 2004: 125), Amina Wadud
sostiene l'importanza di leggere il Testo anche alla luce del suo portato
contestuale e storico, che si fa cruciale per cogliere la logica progressiva del
manifestarsi coranico.

DISCHIUDERE SIGNIFICATI: QUATTRO PUNTI PER UN’ESEGESI CORANICA

L’approccio di analisi proposto dalla teologa ¢ plurimo e combinatorio, e chiama
in causa oltre alle compentenze filologiche, una sensibilita tematizzante, la
capacita di guardare oltre al dato letterale per abbracciare il portato globale del
Testo Sacro e, appunto, 1l valore storicistico dato da un contesto di rivelazione in
cambiamento, la cul maggiore implicazione ¢, per Wadud, la possibilita di
assumere uno sguardo progressivo rispetto ad alcuni temi nel mondo
contemporaneo. Cosl, le coordinate spazio-temporali si combinano, nello
spacifico, all'indagine della categoria di genere femminile racchiusa tessuto
coranico.

D1 seguito sono riportati in quattro punti 1 presupposti dell’esegesi coranica
wadudiana:

1. Rintracciare le relazioni tematiche di un argomento all’interno dei contenuti
coranicl, tenendo presente anche dell’esistenza del piano metaforico e analogico
di lettura.

2. Correlare le questioni contenutistiche al piu generale apparato grammaticale
(oltre alla semantica, integrarvi anche I’analisi dei livelli morfologico e sintattico).
3. Tener presente il significato del contesto in cui il Testo Sacro ¢ stato rivelato.

4. Considerare la visione globale del Testo Sacro (Weltanschauung o world-view),
anche detta lo «spirito del Corano» (Wadud, 1999: 4).

Nella sua interezza, tale modello ermeneutico, potenzialmente applicabile alle
plu vaste tematizzazioni coraniche, emerge come paradigma denso, che pone 1
contenuti coranici sotto una lente di risignificazione. Il primo punto, oltre alla
necessita di mettere in relazione parti del Corano accumunate dallo stesso
argomento, affrancandosi da ogni lettura “atomistica” e “atomizzante”, esprime

7 J



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

I'urgenza di aprirsi a una visione analogica del Testo Sacro, dimensione
preliminare e feconda per una lettura metaforica. Scrive in tal senso Wadud,
ponendo peraltro in rilevo un certo valore meta-letterario del Corano: «Il
linguaggio religioso ¢ polivalente: possiede vari significati possibili, da quello
letterale a quello metaforico. E i1l Corano spiega che la Rivelazione include
espressioni allegoriche (mutasabihat) e asserzioni letterali (muhamat)» (Wadud, 1998:
71).

Al secondo punto, si sostiene la necessita di leggere a fondo 1l dettato coranico,
decostruendo la composizione grammaticale del Testo, per scoprirvi relazioni
grammaticali inedite, alle quali si andranno a combinare anche gli aspetti
sintattico e semantico. Come scrive Amina Wadud: «Each term should (...) be
examined on the basis of its language act, syntactical structures and textual
context in order to more fully determine the parameters of meaning. This
requires a dual process: keeping words in context and referring to the larger
textual development of terms» (Wadud, 1999a: XIII). Nel tentativo di risolvere le
ambiguita semantiche, lo forzo di lettura di Wadud ¢, dunque, indirizzato alla
comprensione di circostanze e coerenza testuali, tenendo anche presenti lo
sviluppo terminologico e la compartecipazione dei termini all’atto lingustico, che
nel Corano ¢ parte della produzione di quel particolare discorso che ¢ il discorso
religioso, dai rimandi trascendenti e spirituali.

DI SUCCESSIONE TEMPORALE E RISIGNIFICAZIONE CORANICA: LO SCARTO
FRA PERIODO MECCANO E MEDINESE DI RIVELAZIONE

La percezione islamica del tempo si innerva attorno al momento fondante della
comunita musulmana. Il trasferimento da parte de1 suoi sodali e di Muhammad
nell’anno 622 da Mecca a Yatrib, di Ii in poi Medina, non ¢ solo I'inzio della
nuova comunita politico-religiosa, con la fusione fra “emigrati” ed ‘“ausiliari”
(Donner, 2011: 45), ma diverra, anche, lo spartiacque simbolico tra un prima, la
cul scansione rimane fuori dalla temporalizzazione calendarica islamica, e un
dopo. 11 valore di questa tradizionale suddivisione storica ¢ ripreso ed enfatizzato
da Amina Wadud, per la quale lo scarto tra 1 due periodi assume una portata
euristica paradigmatica.

Il contesto storico di Rivelazione, incluso nella sua metodologia analitica da
applicare al Corano, ¢ anche realta con cui definitivamente 1l pensiero islamico
debba misurarsi, in linea con un certo indirizzo storicistico contemporaneo. La
studiosa americana riprende 'idea della significativita della suddivisione storica
della Rivelazione, in particolare, dal pachistano Fazlur Rahman (1919 — 1988),
che per primo ha posto sotto una moderna lente di analisi 1l valore storicistico di
tale suddivisione (Rahman, 1966). Oltre a Rahman, fra coloro che hanno
avanzato un approccio storicista in seno al pensiero contemporaneo islamico,
non senza suscitare vivide reazioni da parte degli ambienti conservatori, vi sono



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

Nasr Hamid Abu Zayd (1943 — 2010) e Muhammad Arkoun (1928 — 2010). Il
primo elabora un discorso altamente collimante con quello wadudiano, in quanto
combina I’analisi storicistica a quella testuale e linguistica; il secondo rileva come
I’epoca moderna abbia posto il pensiero islamico di fronte a entita intellettuali
prima “impensate” e “impensabili”’, che oggi le scienze coraniche devono
finalmente tenere in considerazione (Campanini, 2016: 93-112; Abu Zayd, 2012,
2002: 34-85; Arkoun, 1994, 2002: 67-113).

Dunque, in sintonia con tale recente filone di lettura storicista che, con vari
esitl, sostiene la possibilita di leggere i1l Corano anche tenendo conto del contesto
storico di Rivelazione, Amina Wadud introduce, nel suo modello ermeneutico, la
necessita di guardare a come il contesto sociale dell’Arabia del VII secolo abbia
influito nel dettato coranico (punto terzo), secondo 1l riferimento alle direttrici di
continwita e discontinwita. Pur prendendo cautamente le distanze dalla dottrina
tradizionale dell’abrogante (nasih) e dell’abrogato (mansiih), che, a suo avviso,
opera un approccio troppo meccanicistico del criterio cronologico, Amina
Wadud considera come molti aspetti della Rivelazione piu recente, quella del
periodo medinese, siano piu «meaningful», cio¢ piu ricchi di significati specifici,
che non quelli del periodo meccano (Wadud, 2004: 327-331).

Le sure meccane, animate da toni apocalittici e rivelate prima dello
sconvolgimento dell’gra, momento fondante della comunita musulmana,
contengono 1 riferimenti di guida universale e fondano la nuova comunita dei
credenti, presentando, tuttavia, ancora un certo rapporto di continuita con la
Salilyya, rapporto necessario al Messaggio coranico per far presa ed essere
assimilato dalle genti della realta preesistente. Le sure di rivelazione medinese,
che si caratterizzano per 1 toni piu misurati e la prevalente intenzione prescrittiva,
sono poste 1n rilievo da Wadud per 1l loro valore di pieno rinnovamento della
comunita. Esse sviscerano in maniera piu approfondita le questioni riguardanti
uomini e donne nella loro differenza di genere, e da esse si trae piu chiaramente
lo spirito di guida che anima il Corano, presentando la possibilita di una
maggiore implementazione ai giorni nostri (Wadud, 1999b: 12). Sara qui
interessante notare come la visione del tempo di Rivelazione wadudiana ribalti 1
presupposti di un altro intellettuale islamico contemporaneo, Mahmud Taha
(1909-1985), che ha significativamente introdotto una radicale divisione de1
periodi meccano e medinese, sostenendo come le sure meccane, prive delle
prescrizioni specifiche, oggi anacronistiche, del periodo medinese, siano
'originale nucleo di guida per gli uomini al di 1a di ogni tempo (T'aha, 2002: 143-
144).

(i st ricollega cosi al quarto ed ultimo punto programmatico di metodologia
d’analisi. Wadud vi afferma I'importanza di far rientrare ogni lettura specifica
entro la cornice di coerenza generale che domina il Testo Sacro, tenendo fede
alla Weltanschauung o visione del mondo che globalmente emerge dal Corano,
quale testo di rinnovamento nel segno di giustizia e armonia, familiare e sociale.
Questo punto rimanda alla convinzione, espressa dalla tradizione esegetica con 1l
termine nazm, che vi sia un sottofondo fondamentale di coerenza interna al Corano,

77



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

a cul si puo render conto assumendo uno sguardo olistico sul Testo Sacro

(Wadud, 1995-96: 44).

ESCATOLOGIA E TEMPO DELL’ETERNITA: L IMMAGINARIO PARADISIACO DA
HUR A ZAWG

Nella lettura wadudiana, la dimensione temporale si combina con quella
linguistica in un rapporto di stringente interrelazione. Lo slittamento temporale
fra periodo meccano e medinese si affianca a uno sk linguistico che vede, ad
esempio, 'introduzione del ricongiungimento della coppia matrimoniale, del
periodo medinese, a sostituzione delle /ar di epoca meccana, ovvero presenze
femminili paradisiache dai tratti stilizzati, da leggersi in senso metaforico e non
letterale — cio¢ come eventuali prove di un Paradiso “sessuale” indirizzato al
soddisfacimento maschile — e che, in ultima analisi, sono conferma di una
rapporto residuale che 1l Corano intrattiene con ’epoca della gahiliyya.

Nel Corano si fa svariate volte riferimento al fatto che la vita nell’Aldila sara
piacevole e migliore di quella terrena (Cor. 87:17, 93:4, 25:24, 16:30, 17:21 e
87:17), sia per la sua durata, infinita (infatti: «le cose che durano sono migliori»
Cor. 18:46) sia per 1l grado di intensita della ricompensa. Il Paradiso ¢ descritto
come 1l luogo di eterno appagamento, di cui Wadud propone una lettura
innovativa, in linea con la sua proposta di attualizzazione del dettato coranico.
Anzitutto 'immagine del Paradiso come di un Eden esotico, ricco di verde e di
acqua, sostiene Wadud, appartiene all'immaginario paradisiaco arabico e
desertico e, pertanto, presenta 1 margini per essere “implementato” dal credente
che abita coordinate spazio-temporali differenti. Per quanto esso si riferisca a una
dimensione non dominabile dalla mente umana, I’Aldila puo essere immaginato
dal mu’min contemporaneo, oltre ogni anacronismo, come ricco di cio che piu egli
o ella possa desiderare. Come sostiene Wadud: «Readers from varying contexts
must determinate how those particulars are significant and express them in terms
rilevant to their own lives. Each new generation of Qur’anic readers must
revaluate Qur’anic values and, more specifically, must determine what the
expressions of Paradise mean to them» (Wadud, 1999a: 53). Pertanto, 1
riferimenti a un Paradiso come luogo di abbondanza di beni materiali altamente
desiderabili per un uomo di cultura beduina, sono da leggersi in chiave
metaforica e non letterale, in quanto soltanto indicativi del grado di piacere ed
appagamento che li si potra raggiungere.

A ben guardare, le stesse descrizioni sensuali del Paradiso, risalenti al periodo
meccano, dal punto di vista di Wadud, sono da intendersi in senso lato, ovvero
come metaforiche indicazioni di piacere (Wadud, 1999a: 53). Come detto,
Wadud vede il significato delle Air alla luce della suddivisione relativizzante della
Rivelazione fra periodo meccano, in cui Dio parlava a un’audience ancora da
riformare, e periodo medinese, che imprimerebbe uno scarto di veduta rispetto al



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

periodo precedente e durante i quale si rafforza l'incisivita del Messaggio
coranico nella sua carica innovativa rispetto a credenze della gahiliyya.

Nell’epoca della gahilyyya e, ancora, nell'immaginario arabo del VII secolo, hir
sono le donne sensuali, dalla bellezza idealizzata: chiare di carnagione, dagli
splendidi occhi grandi, paragonabili a quelli di una gazzella e, al contempo, dallo
sguardo casto (Cor. 37:48, 55:56, 52:20, 56:22-23, 37:48 e 42:20). Perlopiu, ci si
riferisce loro attraverso la costruzione wdafah, hir al-‘ayn’, definito da Wadud come
«l termine pre-islamico per una donna bianca di viso, dalla carnagione chiara
con grandi occhi scuri, impiegato nel periodo meccano per le accompagnatrici
donne nel Paradiso» (Wadud, 1999a: XXV). In definitiva, come emerge non
dalla sola lettura wadudiana (Rustomji: 2007), le Air riflettono 1 particolari canoni
estetici di bellezza della comunita ancora in formazione nel periodo meccano; si
tratterebbe, dunque, di un termine etnocentricamente connotato, e non
universalmente valido.

Wadud mira a contestualizzare la bellezza stilizzata tipica dei gusti dell’epoca,
espressa a piu riprese nel periodo meccano, ma che non verrebbe piu
menzionata, come presa di distanza rispetto alla prima Rivelazione coranica, nel
periodo medinese. Come scrive la teologa Americana (Wadud, 1999a: 55):

«The Qur’an itself demonstrates the limitation of this particular depiction
when the community of belivers in Islam had increased in number and
established itself at Medina. After the Mekkan period, the Qur’an never uses this
term again to depict the companions in Paradise. After Medina, it describes the
companions of Paradise in generic terms: ‘For those who keep from devil, with
their Lord are Gardens underneath which rivers flow, and pure azwag, and
contentment from Allah’» (Cor. 3:159).

Se I'immaginario islamico si ¢ persuaso che /ar siano la ricompensa sessuale
maschile nel Paradiso di Allah, anzitutto Wadud vede come una contraddizione
in termini 1l fatto che si possa credere che a un uomo pio, ovvero dotato di laquwa,
siano date come ricompensa sessuale delle giovani donne in Paradiso. Lo scarto
matura piu deciso quando, in ambito medinese, fa capolino I'idea di zawg, che
verrebbe introdotta a sostanziale sostituzione di sir. Wadud sostiene la realta del
ricongiungimento dei coniugi dopo 1l trapasso soltanto nel caso in cui 1 destini
individuali degli anfus coincidano. Oltre a c10, lo shuft si completa laddove, come
Wadud rileva percorrendo I’evoluzione della lingua coranica, a partire dal
periodo medinese si afferma I'uso del termine azwag come di ‘sodali’, ovvero
compagni per fede ed opere gradite a Dio (Cor. 2.25, 3:15 e 4.57). Il termine va a
indicare, in senso ampio, l'intera compagine dei meritevoli della vita eterna in
Paradiso. Come asserisce Amina Wadud (1999a: 57), rimarcando attraverso una
ricognizione filologica lo scarto fra utilizzo di hurn e zawg:

«It 1s important to clarify that most authors assume every use of the word zawg
1s equal to, or the same as, the Air, especially in the light of verse that uses fir

79



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

and the verb zawwaga: ‘thus, we will pair them with the - har al-‘ayn” (44:54).
That the term zawwaga means ‘to join together, or, to pair up’ does not equate
zawg with hir, but expresses, during the Mekkan period, that a man will be
joined by delightful companion according to his ideal».

Ne deriva che I'uso di azwag corrisponderebbe, per via analogica, a quello di
credenti, come a dire che il Paradiso, oltre al luogo di ricongiungimento di
coppia, ¢ I’Eden in cui si ritrovano tutti 1 mu’minin che in vita si sono distinti come
esseri ricchi di faqwa. Come sintetizza Wadud: «The emphasis then is on
partnership, friendship, comfort, and harmony in Paradise, as oppoesed to the
1solation, loneliness and despair of Hell. Perhaps one might be reunited with his
or her earthly mate in Paradise, provided that the basis for the reunion 1s shared
belief and good deeds» (Wadud, 1999a: 71).

Sgomebrando 1 campo da ogni idea di “Paradiso sessuale” volto al
soddisfacimento degli istinti terreni per la sola parte maschile, Wadud pone
I’accento sulla dimensione collettiva del Paradiso, come di luogo che accoglie in
una retta compagnia gli anfiis ammessi a trascorrere la loro vita eterna, 1 quali,
pur non sapendo esattamente cosa potranno esperire nell’Aldila, possono tuttavia
prefigurarne la bellezza attingendo dal proprio immaginario, e pensando il
Paradiso come il luogo eterno in cui gioveranno dei piaceri virtuosi che piu lIi
aggradano.

PROGRESSIONE CORANICA: IL TESTO SACRO COME GUIDA NEL TEMPO
ODIERNO

Oltre al tempo infinito dell’Aldila, di cui Wadud decostruisce ogni possibile
approccio androcentrico, restituendo I'idea di uguaglianza fra vomini e donne
nel godimento dell'infinita gioia in caso di assegnazione del Paradiso, la lettura
progressiva si presta, naturalmente, ad applicazioni nel tempo finito della fase
terrena, 1 cul risvolti gettano nuova luce su prescrizioni e ruoli in riferimento al
genere femminile.

Nella sezione della sua prima monografia intitolata «The Significance of
Context and Chronology in Qur’anic Social Reforms for Women» Amina
Wadud nota come nelle sure del periodo meccano non vi ¢ diretto riferimento a
ruoli, responsabilita o trattamenti specifici da riservare alle donne; anzi: «If a
woman was mentioned in the Mekkan period, she was a generic example for all
humankind» (Wadud, 1999a: 78). Differentemente, il periodo medinese
introduce importanti limitazioni rispetto a trattamenti lesivi verso donne e
bambine. In questo senso, le novita prescrittive sono tese a sortire un netto
miglioramento delle condizioni femminili. Conformemente a cio, 1l Corano si
pone nel segno di una netta discontinuita nei confronti della gahilyyya, laddove
prende le distanze verso pratiche preesistenti e disumanizzanti, proibendo
I'infanticidio delle bambine, assimilato all’assassinio tout court, gli abusi sessuali a1

8o



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

danni delle schiave, la negazione della dote alla sposa, il ripudio indiscriminato
delle mogli, la violenza domestica e il concubinaggio (Wadud, 1999b: 6). In
riferimento a queste innovazioni normative, lo scarto fra periodo meccano e
medinese di Rilevazione si traduce in un furning point linguistico, nei termini e nel
significati veicolati.

La logica progressiva che segna 1l passaggio fra 1 due periodi di Rivelazione
puo estendersi, per analogia, fino a segnare le interpretazioni odierne,
connotando le letture che, in virtu di tale indirizzo implementativo, agiscono in
accordo con 1l proprio contesto di esistenza. Per estensione e come conseguenza
della divisione storicizzante, la logica progressiva opera come metro
interpretativo e si aggiunge alla possibilita metaforica di interpretazione e alla
fedelta verso la world-view coranica, improntata alla collaborazione reciproca nella
cornice di un’armonia familiare e sociale. Per Amina Wadud tale dialettica
progressiva ¢ ascritta al Corano, che dischiude il proprio Messaggio ai lettor1 di
ogni epoca. La proposta wadudiana in seno alla moderna wmma islamica ¢ di
leggere con 1 propri occhi di uomini e donne del XXI secolo il dettato coranico,
“attualizzazandone” il contenuto. Per Wadud, interpretare i Testo Sacro
praticando oggi lo sforzo di itihad vuol dire, infatti, saper cogliere implicazioni e
potenzialita che la dialettica progressiva coranica offre ai credenti.

Inoltre, 1l fatto che 1l Corano intrattenga con il contesto socio-culturale della
Jahiliyya una relazione duplice, attraverso il doppio filo della continuita e della
discontinuita, della ripresa e dello scarto, rappresenta, secondo Wadud, una
displacement funzionale. Una religione, infatti, deve assumere una forma che sia
intellegibile nel suo contesto, per essere compresa, radicarsi e, quindi, svilupparsi,
ovvero essere implementata a seconda del particolare momento storico in cui
verra a essere praticata. Il contesto di Rivelazione, che, nello scarto fra periodo
meccano e medinese gia presenta 1 semi del cambiamento, secondo Wadud non
deve restringere la visuale del credente odierno, persuadendolo che 1l solo modo
di essere musulmano/a sia di riportare indietro la Storia sino agli albori del credo
islamico. La ricerca wadudiana ¢ rivolta anzi a rilevare lo spirito generale di
guida del Messaggio coranico, che trascende ogni contesto storico. Come scrive
Wadud (1999a: 95):

«No community will ever be exactly like another. Therefore, no community
can be exactly a duplicate of the original community. The Quran never states
this like a goal. Rather the goal has been to emulate certain kay principles of
human development: justice, equity, harmony, moral responsability, spiritual
awareness».

Per Wadud I'implementazione coranica riguarda oggi piu che mai ’ambito
femminile, investito di nuove significazioni ruotanti attorno al ripensamento delle
dinamiche familiari e dei ruoli sociali di uomini e donne. Gli ambiti specifici in
cul la logica implementativa va applicata in riferimento alla sfera femminile e in
accordo con la dimensione filologica e testuale del Corano, sono: il divorzio, da

81



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

intenderst in senso paritario (Wadud, 1999a: 79-80); la poligamia, introdotta
come norma di urgenza per salvare dalla marginalita vedove e figl dei
combattatenti della prima era islamica periti in guerra e che, di fatto, risulta
essere impraticabile per la richiesta di uguaglianza di trattamento verso tutte le
consorti (Wadud, 1999a: 82-85); la testimonianza, finalmente da intendersi in
maniera egalitaria (non due testimoni donne a fronte di un solo testimone
maschile affinché sia considerata valida), poiché la prescrizione si colloca in un
ambito storico in cui la vulnerabilita femminile in sede di testimonianza era
notevole, con possibili ripercussioni contro la testimone (Wadud, 1999a: 85-86); il
patriarcato (Wadud, 1999a: 80-82), quale struttura socio-culturale preesistente
all'Islam e che, paradossalmente, le societa islamiche hanno storicamente
rafforzato, nonostante si possa evincere dallo stesso Teso Sacro una presa di
distanza rispetto al modello patriarcale, laddove il Messaggio venga interpretato
in chiave implementativa. Non soltanto nessuna limitazione dovrebbe essere
imposta verso un rinnovamento culturale che veda finalmente riconosciuta una
part dignita ed uguaglianza della donna nella famiglia e nelle comunita
musulmane; ma la famiglia deve cessare di essere 1l luogo di oppressione della
donna, laddove ancora lo sia, divenendo invece il nucleo di affezione in cui venga
posto 1n essere 1l principio di armonia coranica, attraverso il risolvimento dei
conflitti entro la “sara familiare”, dove uomo e donna hanno stessa responsabilita
ed egual peso decisionale. Parallelamente, all’armonia familiare deve
corrispondere anche un riconoscimento sociale, in virtu del quale alle donne sono
da accordare competenze professionali adeguate al proprio grado di istruzione,
anche negli ambiti di leadership politica e religiosa (Wadud, 2006: 158-186).

Se Nicole Loraux nel suo Eloge de Uanachronisme en histoire (Loraux, 1993)
metteva in luce 1l valore conoscitivo dell’*inciampo” anacronistico, rilevando la
fecondita di un approccio che introduca entita contemporanee di pensiero
nell’analisi della storia passata, antica e moderna, Wadud, sul fronte teologico,
sembra analogamente abbracciare le potenzialita di una lettura volutamente
“anacronizzante”, ovvero progressiva ed attualizzante, che sappia guardare con
gli occhi di oggi la Rivelazione e il suo contesto storico-sociale di riferimento.
Amina Wadud si fa, altresi, portavoce di una tensione esplicativa innovativa per
la combinazione dei presupposti di analisi coranica e potenzialmente rinnovativa
rispetto ai contesti sociali islamici odierni, con particolare riferimento al suo
personale contesto di appartenenza, ovvero la comunita statunitense
afroamericana, di cui ha messo in luce lo scenario variegato anche attraverso
I’analisi intersezionale (Wadud, 1999b). La sua pratica di ithad fa perno sullo
slittamento paradigmatico fra periodo meccano e medinese di Rivelazione, che
imprimerebbe al Corano uno scarto epistemologico, nella visione della donna, in
particolare, tale da poter illuminare di nuova significazione il tempo odierno.
Fonte di legittimazione verso letture progressive del Testo Sacro sulla base del
proprio tempo storico di appartenenza, la successione temporale fra periodo
meccano ¢ medinese si affianca, quale aspetto esegetico, alla competenza

82



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

filologica, alla capacita tematizzante, al piano mataforico di lettura e allo spirito
di armonia a cui 1l Corano ¢ globalmente improntato.

In conclusione, la studiosa americana sostiene che il Corano permetta letture
plurime e, sotto una lente attenta, sappia dimostrarsi duttile e adattabile alle
molteplici culture dei diversi momenti storici. Secondo Wadud, la pratica
dell’'interpretazione implementativa del Corano a opera dei credenti ¢ una fonte
inesauribile di significato e I'atto di interpretazione coranica non finira certo con
la sua opera, dal momento che le vie della progressione dialettica si daranno in
relazione ai nuovi contesti che il moderno falifah si trovera ad affrontare. Se,
come scrive Abi Zayd: «E nel contatto con la viva attivita umana che il testo di
rinnova» (Abu Zayd, 2002: 176), il Corano quale guida eterna, sapra parlare aglh
uomini e alle donne di tutti 1 tempi (Wadud, 1999: 6).

BIBLIOGRAFIA

ABU ZAYD, NASR HAMID. 2002. Islam e tempo. Critica del discorso religioso. Torino:
Bollati Boringhieri.

ABU ZAYD, NASR HAMID. 2004. Una vita con I’Islam. Bologna: 11 Mulino.

ABU ZAYD, NASR HAMID. 2012. Testo Sacro e liberta: per una lettura critica del Corano.
Venezia: Marsilio.

ARKOUN, MUHAMMAD. 1994. Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon
Answers. Boulder: Westview Press.

ARKOUN, MOHAMMED. 2002. “L’Islam fra tradizione e globalizzazione”, in
Rivera, Annamaria (a cura di). Linquietudine dell’Islam, Edizioni Dedalo, Bari.
CAMPANINI, MASSIMO. 2016. 1/ pensiero islamico contemporaneo. Bologna: i1 Mulino.
CAMPANINI, MASSIMO. 2004. 1l Corano e la sua interpretazione. Roma/Bari: Laterza.

DONNER, FRED. 2011. Maometto e le origini dell’Islam. Torino: Einaudi.

LORAUX, NICOLE. 1993. Eloge de l'anachronisme en histowre, in «Le Genre humain»,
27, 23-39.

MANDEL, GABRIELE (a cura di). 2006. I/ Corano. Torino: Utet.

RAHMAN, FAZLUR. 1966. La religione del Corano. Milano: Saggiatore.

RUSTOM]JI, NERINA. 2007. American Viswons of the hur, in «The Muslim World»,
97(1), 79-92.

TAHA, MAHMUD. 2002. 1/ secondo messaggio dell’Islam. Bologna: Emi.

WADUD, AMINA. 1992. Understanding the Implicit Qur'anic Parameters to the Role of
Women in the Modern Context, in «The Islamic Quarterly», 2, 126-130.

WADUD, AMINA. 1995-1996. Towards a Qur’anic Hermeneutics of Soctal Justice: Race,
Class and Gender, in «Journal of Law and Religion», 12 (1), 37-50.

383



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

WADUD, AMINA. 1997. Woman and Islam: Beyond the stereotypes, in «Pakistan Journal
of Women's Studies», 4 (2), 2-14.

WADUD, AMINA. 1998. In cerca di una voce di domna nell’ermeneutica coranica, in
«Concilium», 3, 64-75.

WADUD, AMINA. 1999. Qur'an and Woman. Rereading the Sacred Text from a Woman’s
Perspective. New York/Oxtord: Oxford University Press.

WADUD, AMINA. 1999. “Alternative Qur’anic Interpretation and Strategies of
Muslim’s Empowerment”, in Webb, Gisela (a cura di). Windows of Faith: Muslim
Women’s Scholar-Actwists in North America, Syracuse University Press, Syracuse.

WaADUD, AMINA 2003. “American Muslim Identity: Race and Ethnicity in
progressive Islam”, in Safi, Omid (a cura di). Progressiwe Muslims, Oneworld,
Oxford.

WADUD, AMINA. 2004. Qur’an, Gender and Interpretative Possibilities, in «Huwway», 2
(3), 316-336.

WADUD, AMINA. 2006. Inside the Gender jihad: Women Reform in Islam. Oxtord:
Oneworld.

WADUD, AMINA, 2009. “Islam Beyond Patriarchy Through Gender Inclusive
Qur’anic Analysis”, in Anwar Zainah (a cura di). Wanted: Equality and Justice in
the Muslim Family, Musawah, Kuala Lampur.

L’AUTRICE

Martina Biondi ¢ graduate student di formazione antropologica (B.A., Bologna) e
linguistico-letteraria (B.A. ed M.A., Macerata; Erasmus, the Unwersity of
Manchester). Interessata alla dimensione di genere in ambito arabo-islamico dai
punti vista letterario, storico-giuridico ed etnografico, ha di recente presentato un
paper sulla diffusione degli studi di genere in Marocco, presso I'Universita

I’Orientale di Napoli nell’ambito del convegno Gender, Marginality and Empowerment
in North Africa.

E-mail: m.biondi7@studenti.unimc.it

84



