OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

RECENSIONE

D. Shayegan, “Lo sguardo mutilato.
Schizofrenia culturale: paesi tradizionali di
fronte alla modernita”, Edizioni Ariele, 2015

(“Le regard mutilé. Schizophrénie culturelle: pays traditionnels face a la
modernité”, Edition Albin Michel, 1989)

Giacomo Maria Arrigo

Prima traduzione italiana del filosofo iraniano Daryush Shayegan’, Lo sguardo
mutilato. Schizofremia culturale: paest tradizionali di fronte alla modernita rappresenta uno
studio dotto e originale sulla «schizofrenia culturale» dei paesi extra-europei.

I paesi orientali o tradizionali, come spesso vengono chiamati dall’Autore,
sono caratterizzati da un forte ritardo nei confronti della modernita, un ritardo
che «non ¢ soltanto uno sfasamento cronologico, ma una [vera e propria] frattura
ontologica» (p. 14). Le conseguenze di cio sono tragiche: la modernita, infatti, ¢
sorta in Occidente, in quell’Europa che stava uscendo faticosamente dal
Medioevo e che stava sviluppando categorie concettuali e infrastrutture
filosofiche inedite presso altre civilta, ma che nel XIX e XX secolo si sarebbero
prepotentemente imposte su tutto il globo. «All'interno della mia cultura», scrive
Shayegan, «nulla mi predisponeva a un cambiamento di quest’ordine, né me lo
annunciava» (p. 17). E cosi la mentalita orientale, fortemente caratterizzata dalle
dottrine metafisiche e dalle architetture dello spirito, si trovo improvvisamente a
fare 1 conti con 1l razionalismo, il materialismo, i1l metodo scientifico e una
politica secolare, atteggiamenti e idee di cui ’orientale non conosce né I'origine
né lo sviluppo, e che quindi sovente finiscono per essere fraintese e distorte.

I Daryush Shayegan (Tcheran, 1935), uno dei maggiori filosofi iraniani, ¢ stato allievo di Henry Corbin.
Dopo essersi formato alla Sorbona di Parigi, ha insegnato sanscrito, religioni indiane ¢ filosofia comparata
all’universita di Teheran, approfondendo parallelamente lo studio del misticismo persiano ¢ della poesia
mistica. Fondatore e primo direttore del Centro iraniano per gli Studi delle Civilta, ¢ noto soprattutto per
aver organizzato nel 1977 il simposio internazionale “Dialogo fra le civilta”. Lo spirito del simposio ¢
stato raccolto e teorizzato ulteriormente da Mohammad Khatami, presidente dell’Iran tra il 1997 e il
2005, il quale ha proposto il “dialogo fra le civilta” come paradigma alternativo allo “sconto di civilta” di
Samuel P. Huntington. Shayegan ¢ autore di diverse opere tra cui Qu'est ce qu'une révolution religieuse? (1991),
Hindouisme et soufisme (1997) e La lumuére vient de ['Occident (2005).



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

Nel testo Shayegan sembra addirittura rintracciare una sorta di nuova era
assiale di jasperiana memoria: «Le antiche civilta del pianeta, soprattutto le
grandi culture asiatiche», scrive ’Autore, «smettono di essere creative a partire
dai secoli XVII e XVIII», e, si affretta ad aggiungere, non puo sfuggire che «l
XVII secolo ¢ dominato dall'innovazione cartesiana del metodo, e 11 XVIII sara
I'eta dell'Illuminismo e della critica» (p. 51). Dunque Shayegan, adottando un
linguaggio hegeliano, conclude affermando che «lo Spirito del Mondo si [¢]
allontana[to] dalle aree culturali conchiuse per rifugiarsi da qualche parte
dell’Occidente» (p. 22). La colpa e la disgrazia della civilta islamica, qui
particolarmente studiata, ¢ stata ed ¢ tuttora l'ignoranza di un simile
rivolgimento, 'aver chiuso gli occhi dinnanzi al cambiamento e, quindi, 'aver
voltato le spalle alla storia.

Tuttavia la modernita ¢ oramai I'atmosfera in cui vive tutto il globo, lo si
voglia o meno. D1 conseguenza ¢ impossibile sfuggirvi. Da questa duplicita — la
volonta del musulmani di sottrarvisi e I'impossibilita di farlo, la continua
esposizione a un agente estraneo indesiderato — nascono atteggiamenti schizoidi e
alienati. D’altra parte, come ricorda Mohammed Arkoun, anche la Nahda
(“Rinascita” in arabo, il riformismo intellettuale e politico avviato nell’Ottocento
all'interno del mondo islamico) non ¢ stata immune da una simile doppiezza,
caratterizzata com’era «dall'imitazione troppo ingenua di una cultura [quella
occidentale] di cui restava ignota la vera genest storica e la funzione ideologica»?.
E cosi nella civilta islamica contemporanea vivono due paradigmi (nel senso di T
Khun, precisa Shayegan?), o, in altre parole, due visioni del mondo, quella
tradizionale e quella scientifica, in perenne contrasto fra di loro.

Il testo ¢ ricco di riferimenti a pensatori, scienziati e filosofi occidentali e
comprova pertanto la stessa iniziazione dell’Autore alla cultura occidentale, la
sua duplice appartenenza alla tradizione e alla modernita, facendo di sé I’esempio
privilegiato di una simile duplicita, di tale schizofrenia. Lui stesso vive, percio, nel
«limbo della no man’s land», in un «reale [che] ¢ un sotto-reale sia rispetto all’aura
del’immagine tradizionale sia rispetto all’esplosione iperreale dei media» (p.
128), scrive citando W. Benjamin e J. Baudrillard. Ma 1 riferimenti a1 pensatori
occidentali sono svariati, da F. Nietzsche a Th.W. Adorno e M. Horkheimer,
passando per M. Heidegger fino a C.G. Jung e M. Foucault. E a proposito di
quest’ultimo, Shayegan osa contraddirlo nell’osservazione sociologica del caso
1slamico: «S1 ¢ creata una situazione conflittuale, nfter-epistemica, che va contro la
visione monolitica di Foucault, che diceva: “In una cultura e a un momento
preciso, non esiste che una sola epusteme, la quale definisce le condizioni di

2 Mohammed Arkoun, La filosofia araba, Xenia Edizioni, Milano 1995, p. 98.

3 Shayegan riporta testualmente la definizione di T. Khun: «Il paradigma rappresenta I'insieme delle
credenze, dei valori riconosciuti e delle tecniche che sono comuni ai membri di un dato gruppo» (T.
Khun, La Structure des révolutions scientifiques, Flammarion, Parigi 1983, p. 238). Il paradigma khuniano ¢
suscettibile di mutamenti qualora nuove conoscenze, specialmente in ambito scientifico, alterassero la
costellazione di riferimento precedente, dando vita a una nuova visione del mondo.

13



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

possibilita di ogni sapere” (p. 88)*. La lacerazione o fagha cesurale ¢ cio che
definisce nel profondo la cultura islamica contemporanea e le altre civilta extra
europee. La situazione inter-epistemica crea, infine, conflitti insanabili, 1 quali
sono trattenuti solamente da precari placage’ produttori di distorsioni di qualsiasi
genere. L’esplosione di simili distorsioni avviene generalmente in periodi di
particolare caos e disordine, sottolinea il nostro Autore, «quando, in seguito ad
avvenimenti eccezionali, crolla un ordine e le vestigia rimosse dell’antica
memoria affiorano di colpo alla superficie dando corpo a tutti 1 fantasmi
dell’'immaginario sociale» (p. 132). Il riferimento ¢, com’¢ ovvio, al caso iraniano,
ma possono essere richiamate alla memoria anche altre situazioni non
menzionate dall’Autore, e in modo particolare la guerra in Iraq del 2003, quando
Abu Mus‘ab al-Zarqawl adotto una particolare tattica diretta all’instaurazione
del califfato; 1l primo numero del magazine di propaganda dell’autoproclamato
Stato Islamico, Dabig, riporta passo per passo tale strategia di destabilizzazione,
che consiste nel «mantenere in costante instabilita e in stato di guerra I'Iraq, non
permettendo a gruppi di “apostati” di godere di un momento di sicurezza |[...] Al
che segue la possibilita per 1 mwyahidin di riempire 1l vuoto di potere e annunciare
lo Stato Islamico dell’'Irag»%. Questa tattica ¢, tra I’altro, attualmente utilizzata in
Libia, nel cuore stesso del Mediterraneo, dove diverse milizie jihadiste hanno
tratto vantaggio dalla effettiva ineflicienza/assenza di un governo seguita alla
caduta di Gheddafi nel 2011, minacciando di instaurare centri di potere affiliat
all’Isis e, di fatto, prevenendo qualsiasi consolidamento di governi ufficiali (come,
ad esempio, quello di Fayez al-Sarraj sostenuto, invece, dalla comunita
internazionale).

Lo sguardo mutilato, quindi, offre una panoramica generale e dettagliata della
situazione 1n cul versa il mondo islamico, diviso tra una tradizione sclerotica e
una modernita incompresa. Da questo conflitto nasce anche il fenomeno del
terrorismo, risposta disperata a una condizione schizofrenica, non gestibile
solamente con gli strumenti concettuali tradizionali, cio¢ religiosi, 1 quali sono
sovente 1'unico punto di riferimento di un popolo del tutto alieno all’evoluzione
delle innovazioni moderne. «Dietro tutti questi discorsi», sottolinea il Nostro, «si
profila una grande illusione: la profonda convinzione di aver trasformato il tempo
lineare della storia in un tempo ciclico, di aver ripristinato il punto di ritorno e,
cosi facendo, di aver bypassato la modernita» (p. 138). Un’illusione, appunto. E
assai pericolosa.

Ma — ed ecco 1l punto — «davanti alla modernita tutto cede, soprattutto chi
crede di averla elusa» (p. 140). Lungi dall’essere fenomeni tradizionali, il
radicalismo e i fondamentalismo basati sul salafismo-jihadismo, e quindi su

*Con episteme s’intende «un “sottosuolo” del pensiero, una griglia concettuale sottesa a tutti 1 tipi di
conoscenza in un dato periodo» (Daryush Shayegan, Lo sguardo mutilato, op. cit., p. 81).

> «l placage ¢ un’operazione spesso inconsapevole con la quale si raccordano due mondi sfalsati per
integrarli nel tutto coerente di una conoscenza. Il placage cerca di eliminare la mancanza di isomorfismo ¢
di conciliare epistemologicamente due paradigmi eteromorfi» (Ivi, p. 93).

6 Dabig n. 1, pp. 37, 38.

114



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.1,2017)

quella che M. Campanini chiama l«utopia retrospettiva»’, sono fenomeni
ultramoderni, altamente debitori alla modernita, e imbevuti della stessa essenza
della tecnica (secondo l’accezione heideggeriana)®. Ed ¢ questo inaggirabile
coinvolgimento nella modernita che rende 1impossibile sfuggirle, e che
paradossalmente crea situazioni di disagio e di ribellione come il salafismo-
jthadismo.

Per concludere, si domanda Shayegan, cosa ¢ mancato alla civilta islamica
nella sfida lanciata dalla modernita? Cio che ¢ disgraziatamente mancato ¢ stato
1 pensiero critico, del tutto espunto dall’orizzonte speculativo islamico specialmente
a partire dal periodo delle rivoluzioni (thawra, pl. thawrat), che ha assimilato la
modernita «non della fase critica che riflette, che pone domande, ma delle ultime
trasformazioni dei sottoprodotti di una vulgata marxista che, sotto forma di
pacchetti di saperi riduttivi, forniscono spiegazioni semplicistiche delle cose» (p.
69).

Daryush Shayegan esorta le civilta tradizionali, e soprattutto quella islamica, a
divenire consapevoli del pensiero occidentale, passaggio ineludibile per poter
vivere nella modernita senza lasciarsi vivere dalla modernita. Eppure, tale
richiamo sembra tutt’oggi la voce di uno che grida nel deserto. Nondimeno, il
Nostro ¢ sicuro che la civilta islamica verra fuori dalla sua attuale chiusura a1 «tre
shock — cosmologico, biologico e psicologico — che, a detta di Freud, hanno
forgiato la coscienza dell'uvomo moderno» (p. 193), inaugurando una nuova eta
per 'Islam fout court e per la modernita stessa.

L’AUTORE

Giacomo Maria Arrigo ¢ nato a Messina nel 1992. Nel 2015 consegue con lode
la Laurea magistrale in Filosofia presso 1'Universita Cattolica del Sacro Cuore di
Milano. Si diploma poi al Master Universitario in Middle Eastern Studies presso
I'ASERI (Alta Scuola di Economia e Relazioni Internazionali). Attualmente ¢
dottorando presso 'Universita della Calabria, dove studia la presenza dello
gnosticismo rivoluzionario all'interno del salatismo-jihadismo.

E-mail: gilacomomaria.arrigo@unical.it

7«Con la locuzione “utopia retrospettiva” intendo la tendenza, assai diffusa soprattutto nell’Islam
tradizionalista, a guardare al passato, all’epoca indefettibile del Profeta Muhammad ¢ (almeno per 1
sunniti) dei califfi ben guidati, come all’eta dell’oro dell'Islam, eta che deve essere rimpianta, imitata e se
possibile riprodotta anche nel presente e nel futuro. L’utopia retrospettiva implica una distorsione del
tempo storico per cui, da una parte, la parabola evolutiva dell’'umanita dall’eta dell’oro in poi ¢ stata di
irrecuperabile progressiva decadenza ed involuzione, mentre, dall’altra, la progettualita della costruzione
e realizzazione nel futuro dello stato migliore per il bene dell'umanita non puo discostarsi dalle
caratteristiche distintive dell’epoca del Profeta» (Massimo Campanini, Quale Islam? Jihadismo, radicalismo,
riformismo, Editrice La Scuola, Brescia 2015, p. 68).

8 Sulla relazione fra l’essenza della tecnica e la religione islamica vedi anche Emanuele Severino,
Dall’Islam a Prometeo, Rizzoli, Milano 2003.

~
110



