OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

Tempo e preghiera:
il programma giornaliero di Ghazalt

Simone Dario Nardella

Abstract: This paper presents the daily program proposed by Abu Hamid al-Ghazali in the
tenth book of the first quarter of the Ifya’ Ulum al-Din. After introducing the author and his
work, the paper’s focus will be on the principles used by Ghazali in his arrangement of times, on
the program he suggests to worshipers and on the difference between their program and those of
workers, administrators, scholars, students and true monotheists (muwahfud). It is argued that,
while some of Ghazalr’s suggestions are hardly applicable today, others are still relevant, at least
to practicing Muslims who wish to arrange their day efficiently based on the teachings of their
faith.

Keywords: Ghazali, time, Sufism, Thya Ulum al-Din
Parole chiave: Ghazali — Tempo — Sufismo — Ihya Ulum al-Din

skeesk

PREMESSA

Ogni tradizione religiosa prescrive o suggerisce modi diversi di organizzare la
propria giornata secondo le varie necessita cultuali o di altro genere. Questo
articolo intende presentare il programma giornaliero raccomandato da Ghazali a
chi cerca di avvicinarsi a Dio e salvarsi nell’altra vita, nel libro X dell’Zya’ Uliam
al-Din, e quindi secondo una prospettiva islamica. Sebbene 1 mutamenti nello stile
di vita portati dalle nuove tecnologie rendano 1l programma di Ghazali di difficile
applicazione oggigiorno, ¢ utile notare come buona parte dei suoi suggerimenti
slano ancora utili ai praticanti musulmani odierni, come d’altronde sembrerebbe
indicare la popolarita di cui I'lfya’ Uliim al-Din gode ancora oggi.

AL-GHAZALI

Abu Hamid Muhammad b. Muhammad b. Muhammad al-Ghazali (1050-1111)
fu uno dei piu influenti teologi, giuristi e sufi sunniti dell’XI e XII secolo. Nato a
Tus, in Persia (nel Khorasan, nei pressi di Meshhed), tra 11 1050 e 11 1060 e
affidato a un tutore con 1l fratello Ahmad dopo la morte del padre, Ghazali s1
dedico allo studio della teologia Ash‘arita e della giurisprudenza Shafi‘ita fino ad
ottenere un alto incarico nell'universita fondata dal Visir selgiuchide Nizam al-

99



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

Mulk, la Nizamiyyah, a Baghdad, nel 1091. A seguire le lezioni di Ghazali
venivano non solo studenti, ma anche sapienti affermati, da tutte le parti del
mondo islamico. In quel periodo della sua vita, Ghazali si distinse per le sue
confutazioni dell’Isma‘ilismo e di alcune idee dei filosofi islamici ellenizzanti,
nonché per le sue opere seminali nella disciplina degli wsil al-figh, 1 fondamenti
della giurisprudenza, la piu celebre delle quali ¢ al-Mustasfa. Avendo raggiunto
I’apice della fama, Ghazali fu pero preso da una crisi spirituale, dopo solo quattro
anni di servizio alla Nizamiyyah, nel 1095: tutto quello che aveva fatto fino a quel
momento non era stato per servire Dio, ma per i semplice desiderio di
accumulare ricchezze e gloria. Nella sua opera autobiografica, al-Mungid min al-
Dalal, Ghazali afferma di essere stato colpito da una malattia che gli impediva di
parlare, e quindi di insegnare, e a cui 1 medici non riuscivano a trovare una cura.
Ritenendo questa malattia un segno divino della necessita di cambiare vita,
Ghazali abbandono Baghdad per diversi anni! — una decina secondo alcuni,
meno secondo altri (Montgomery, 2012) - e si dedico alla vita dei dervisci sufi tra
la Siria e Gerusalemme, concentrandosi sulle preghiere e la contemplazione e
rifuggendo dalla fama. Al termine di questo periodo, Ghazali torno ad insegnare,
ma con un approccio diverso, attento non ai meri aspetti legali e normativi della
vita religiosa, ma al rapporto intimo con Dio e la purificazione del cuore, ritenuta
essere c10 che puo ridar vita alle discipline religiose, ormai morte a causa
dell’abbondanza di studenti e insegnanti che, come lui un tempo, non cercavano
davvero I’altra vita e la vicinanza a Dio, ma 1 beni terreni.2

L’Igya’

Al ritorno dal suo peregrinare, Ghazali inizio a scrivere un’opera In quattro
volumi intitolata ffia’ Ulim al-Din, “La Rivivificazione delle Scienze Religiose”.
In quest’opera, Ghazali presenta a1 lettori cio di cut hanno bisogno per vivere le
norme dell’Islam non come una serie sterile di regole e pratiche, ma come 1 mezzi
fondamentali per salvare ’anima, purificarla e avvicinarla a Dio. In questo modo,
Ghazali dice di dar vita (in effetti, pero, riprendendo opere Sufi precedenti) a
quella che chiamera la “scienza della via per I’altra vita”, cio¢ di come vivere in
preparazione all’incontro con Dio nel Giorno del Giudizio. Ogni volume
(chiamato “quarto”) dell’opera ¢ a sua volta diviso in diect “libr1”. Il primo
quarto riguarda gli atti di culto, il secondo l'interazione con gli altri, il terzo 1
difetti e vizi dell’anima, 1l quarto le virtu spirituali che salvano I'anima e
I’avvicinano a Dio.

E utile sapere che Ghazall in quest’opera si concentra dichiaratamente sugli
aspetti pratici della scienza dell’altra vita (che coincide con ci0 che altri chiamano

I Alcuni studiosi speculano che vi siano state ragioni politiche dietro la scelta di Ghazali di lasciare
Baghdad, quali il timore di vendette Isma‘lite per 1 suoi trattati polemici contro di loro, soprattutto dopo
il loro assassinio di Nizam al-Mulk. Si veda: Montgomery, 2012

2 Per ulteriori dettagli sulla vita di Ghazali: Montgomery, 2012; Griffel, 2016, 2009.

100



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

lasawwyf, o sufismo) e che Ghazali indica come ¥m al-mu@amalah, la “scienza
dell’'interazione”. Questa ¢ distinta da cio che egli chiama %m al-mukasafah,
“scienza del disvelamento”, nel senso della conoscenza che si ottiene per
rivelazione spirituale attraverso la pratica di ¥m al-mu @malah, secondo 1l principio
che colui che obbedisce alle ingiunzioni divine e mette in pratica cio che sa,
riceve da Dio la conoscenza di cio che non sapeva.

Le fonti a cut Ghazali fa riferimento esplicitamente in quest’opera sono,
innanzitutto, il Corano e le tradizioni attribuite al Profeta Muhammad, sia quelle
riconosciute piu spesso come autentiche, sia quelle di dubbia autenticita, in
genere senza riportare il grado di autenticita attribuito a ciascuna tradizione dalla
scienza degli hadit. A queste si aggiungono le narrazioni attribuite alle prime
generazioni di musulmani (1 salaf) e a1 maestri sufi. Per ragioni di spazio, non
riporteremo in questo articolo le fonti citate da Ghazali di volta in volta.

Ghazali sembra mutuare qualche concetto anche dalla filosofia islamica di
ispirazione ellenistica — di cuil era altrimenti critico, come noto dal Tahafut al-
Falasifah, sebbene stia attento ad evitare la terminologia specifica dei filosofi e ad
utilizzare termini accessibili a1 piu.® Tali influenze ellenistiche non si avvertono
pero nella parte dell’opera (il X libro del primo quarto) trattata qui.

L’'importanza dell’Zkya’ Ulim al-Din nella tradizione islamica puo essere notata
dal numero di compendi che ha ispirato ne1 secoli: tre sono di Ghazali stesso,
Badawi ne cita altri ventisel e in epoca contemporanea posslamo contarne
almeno tre (Garden, 2016: 310—-11).

IL TEMPO E GHAZALI

Nel decimo libro del primo quarto dell’Zppa’* Ghazali cerca di delineare un
programma giornaliero per 1 lettori, a seconda della loro occupazione e delle loro
responsabilita, secondo il merito attribuito ai vari momenti della giornata nel
Corano, negli hadit e nelle tradizioni delle prime generazioni di musulmani e le
azioni specifiche raccomandate in ogni momento. Ghazali divide 1 cercatori
dell’altra vita in sei categorie: adoratori, sapienti, studenti, lavoratori, governatori
e verl monoteisti (muwaffud). Nel suo programma, Ghazali non sembra lasciare
tempo al semplice divertimento (anche se raccomanda il sonno e 1l riposo in certi
momenti) né sembra parlare della vita familiare o degli incontri sociali, pur
dando loro importanza in altre parti dell’Zhya’ E possibile che Ghazali abbia
tralasciato certe questioni nel decimo libro perché esse sono 'oggetto del secondo
quarto (che segue immediatamente questo libro) dell’/fya’.

Per Ghazali la vita ¢ come un viaggio commerciale la cui destinazione sono il
Paradiso o I'Inferno, 1 cui banditi e pericoli sono le tentazioni e 1 desideri e il cui

3 Per maggiori dettagli, vedere Griffel, 2009; Treiger, 2012
+11 libro ¢ stato parzialmente tradotto in Karim, 1993, vol.1: 249-63. Per il nostro studio, abbiamo usato
Ghazali ¢ al-’Traqi, 2005: 392-431.

101



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

profitto sono le buone azioni. La gioia finale sta nell'incontro con Dio nell’altra
vita e le due qualita principali che permettono di incontrare Dio sono 'amore e
la conoscenza di Lui. L’amore si coltiva mediante 1l ricordo di Dio (dikr).”> La
conoscenza si coltiva riflettendo sui Suor attributi, sur Suoi nomi, su cio che ha
rivelato e sulle miriadi di segni ed eventi con cui st manifesta a noi, inclusa la
stessa creazione.

Per garantire che il nostro tempo sia investito nel ricordo di Dio e nella
riflessione, ¢ necessario organizzare per bene le proprie giornate, per evitare che
il tempo sia perso inutilmente. Nello scegliere il proprio programma quotidiano,
Ghazali invoca, nel corso del libro, quattro principi. Il primo ¢ che 'anima
possiede un’inclinazione naturale per questa vita e 1 suoi attaccamenti. Chi
desidera la massima felicita in entrambe le “dimore” (al-darayn) dovrebbe
dedicare tutto il suo tempo a Dio e al tentativo di avvicinarsi a Lui. Chi non ¢
capace di questo deve cercare di dedicare a Dio e all’altra vita comunque piu di
meta del proprio tempo, perché, essendo I’anima per natura incline al mondo, se
s1 dedica a Dio solo meta del proprio tempo o meno, questo non basta a
cambiare l'orientamento dell’anima, perché prevale I'inclinazione naturale al
mondo.

Il secondo principio ¢ che 'anima tende a stancarsi della stessa attivita, se
ripetuta a lungo. E necessario includere nel proprio programma diverse attivita,
tutte capaci di avvicinarci a Dio, ma variegate, cosicché I’anima non si annoi di
nessuna.

I1 terzo principio ¢ che, perché le pratiche spirituali abbiano effetto sull’anima,
¢ necessario che esse siano mantenute nel tempo, anche se piccole: lo stesso tipo
di azione, per quanto piccola, ripetuto ogni giorno, riesce a lungo andare a
trasformare le qualita dell’anima, purificandola, mentre grandi sforzi saltuari non
producono nessun effetto.

Il quarto principio ¢ che esiste una gerarchia tra le azioni che avvicinano a
Dio, a seconda della loro capacita di riformare I’anima e far crescere il suo amore
e la sua conoscenza di Dio. Le azioni piu importanti sono quelle obbligatorie,
Innanzitutto 1 riti come le cinque preghiere quotidiane, e poi gli obblighi sociali e
materiali stabiliti dalla Sartah, come quello di soddisfare i bisogni propri, della
propria moglie e dei propri figli, che trasformano anche il lavoro quotidiano per
guadagnarsi da vivere per sé e per chi dipende da sé in una forma di adorazione.
Segue la conoscenza (che include gia per sua natura sia il ricordo di Dio che la
riflessione), intesa come quella conoscenza che ¢ di beneficio in questa vita o
nell’altra, che riduce 1l nostro attaccamento al mondo e ci avvicina a Dio.b
Insegnare ¢ meglio che apprendere, ammesso che uno sia qualificato.
L’apprendimento meritorio non ¢ solo quello mirato a qualificarsi come sapiente

5 Sia nel senso specifico della ripetizione di certe formule e nomi divini, sia in quello generale del ricordo,
che include preghiera e studio delle scienze religiose.
6 Per maggiori dettagli sulla concezione di conoscenza benefica in Ghazali, v. McCall, 1940.

102



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

(cosi da insegnare in futuro), ma anche il semplice ascoltare ammonimenti
religiosi, per cui chiunque puo essere uno studente, in una certa misura. Segue
I’aiutare 1l prossimo, in qualsiasi forma questo aiuto si presenti. Infine, si hanno 1
riti individuali, come le preghiere volontarie, le formule di ricordo di Dio (dir) e
le suppliche. Ghazali si riferisce spesso ai riti in genere parlando di quattro
attivita principali (“le quattro attivita”): la recitazione del Corano, il ricordo di
Dio (dikr), 1a supplica (du@) e la riflessione (fikr). A queste st puo aggiungere la
salah (f., pl. salawat), cioe la preghiera rituale tipica dell’Islam composta di cicli
(chiamati rakah, f., pl. raka@t), ognuno a sua volta fatto di vari movimenti e
formule da recitare.

Ghazali divide 1l di in sette fasi o periodi di attivita, e la notte in cinque. Le fasi
del di sono: dall’alba fino al levarsi del disco solare; dal levarsi del disco solare
fino a meta mattinata; dalla meta mattinata a quando il Sole ¢ allo zenit; dal
momento in cut 1l Sole ¢ allo zenit fino al completamento della salah del zuhr (la
preghiera obbligatoria di mezzogiorno); dal completamento di questa preghiera
fino allo @gr, cioe circa meta pomeriggio; dall’inizio dello asr fino all’ssfirar, cioe
I'ingiallimento della luce solare quando il Sole ¢ ormai sulla via del tramonto; e
dall’zsfirar alla sparizione totale del disco solare sotto I'orizzonte, quando ha inizio
la notte.

Le fasi della notte sono: dal tramonto alla sparizione dell’'ultimo residuo di
luce rossa (chiamata safaq) nel cielo; da qui al momento in cui la gente si corica
per dormire; il sonno; la veglia notturna dopo il sonno, che puo andare dall’inizio
della seconda meta della notte (misurata dal tramonto all’alba) in poi; e I'ulimo
sesto della notte.

IL PROGRAMMA DELL’ADORATORE

L’adoratore ¢ definito da Ghazali come «colui che ¢ interamente dedicato
all’adorazione, non avendo altre occupazioni o impegni, e che, se lasciasse
I’adorazione, si ritroverebbe a non fare nulla» (Ghazali e al-’Iraqi, 2005: 414).
Sebbene il programma offerto da Ghazali sia molto dettagliato (e non abbiamo
incluso qui le formule specifiche che egli raccomanda per 1 vari momenti della
glornata, né 1 tanti versetti coranici e hadit citati per provare il merito delle
diverse azioni), Ghazali precisa che l'obiettivo finale dell’adorazione ¢ di
trasformare le qualita interne e il carattere dell'individuo e che per fare cio
bisogna essere perseveranti in quelle pratiche che si sente hanno effetto sul
proprio cuore. Per questo, alcuni potrebbero seguire alla lettera il programma
dato da Ghazali, mentre altri potrebbero fare come alcuni compagni del Profeta
e dedicarsi interamente o principalmente a una singola forma di adorazione,
come la recitazione del Corano o la circumambulazione della Ka'bah. Ecco il
programma di Ghazali per ’adoratore:

103



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

IL’alba

Svegliarsi prima dell’alba, fare le necessarie abluzioni,
arrivare in moschea prima del richiamo alla preghiera, offrire le
due rak ah raccomandate prima della salah obbligatoria e poi le
due rak ah obbligatorie in gama ah.’” 11 resto del tempo (essendo la
salah proibita da dopo quella obbligatoria fino al levarsi del
Sole) va passato in moschea impegnati nelle “quattro attivita™:
recitazione del Corano, ricordo di Dio (dikr), riflessione (fikr) e
supplica (du @). Nella riflessione ¢ incluso 1l pianificare le proprie
azioni e formulare 1 buoni propositi per la giornata, come il non
nuocere ad altri.

Questo ¢ considerato, insieme alle ore che precedono il
tramonto, uno dei momenti piu nobili e benedetti del di, in cui
¢ fortemente raccomandato ricordare Dio.

Dal levarsi
del Sole a meta

Pregare in moschea due rak ah, note come u$7@q, e poi visitare
1 malati, aiutare il prossimo, ascoltare lezioni e ammonimenti

mattinata religiosi, assistere ail funerali o impegnarsi in forme di
adorazione simili (incluse le “quattro attivita”).

Da meta Offrire un numero variabile di rek@h per la preghiera
mattinata a | volontaria di meta mattinata, nota come ¢ufa. Dopo di che,
mezzogiorno | restano raccomandate le quattro attivita di &lawah, dikr, fikr e

du@’, piu guadagnarsi da vivere per la giornata, se necessario,
e/o dormire (qayliilah), se s1 ¢ pregato di notte.

Da Dopo un intervallo (lo zawal) in cui la salah ¢ proibita, ¢
mezzogiorno al | raccomandato offrire quattro rak@h volontarie prima delle
completamento | quattro obbligatorie in moschea.
della salah del

zuhr
Dalla salah Rimanere in moschea impegnati nel ricordo di Dio o in altre

del zuhr a meta
pomeriggio (lo

buone azioni (anche fuori dalla moschea) fino alla preghiera
obbligatoria successiva (lo @s7). Chi non ha dormito prima di

asr) mezzogiorno, puo dormire ora, ma ¢ sconsigliato dormire sia
prima che dopo, cio¢ due volte nello stesso di.

Da meta Offrire in moschea le quattro rakah volontarie e poi le

pomeriggio | quattro obbligatorie dello %sr, dopo le quali la gsalah ¢

all’vsfirar sconsigliata fino al tramonto del Sole. Si usi il tempo, invece,

per le “quattro attivita”. Particolarmente raccomandata ¢ la
recitazione del Corano se fatta ponderando attentamente cio

7 Cio¢ in gruppo dietro I'imam. E preferito per gli uomini offrire le cinque preghiere obbligatorie in
gruppo in moschea dietro 'imam, mentre le preghiere volontarie possono essere fatte ovunque, ma
preferibilmente in privato e quasi sempre individualmente, cio¢ non in gruppo dietro un imam.

104




OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

che s1 recita (ladabbur), perché include le altre tre (ricordo di
Dio, riflessione e supplica®).

Dall’ssfirar al
tramonto

Questo momento ¢ particolarmente importante per
I’adorazione, come I’alba. Particolarmente raccomandati sono
il chiedere perdono a (istigfar) e glorificare (fasbih) Dio, vista la
loro menzione in connessione con questo momento della
giornata nel Corano.

Ghazali nota che alcuni dei salaf davano piu importanza a
questo momento di adorazione che non all’alba, dedicando la
prima parte del di ai bisogni terreni e l'ultima a quelli
ultraterreni.

Dal
tramonto alla
atamah

Osservare la preghiera obbligatoria del tramonto e poi un
numero variabile (in genere da due a venti) di rak @/ volontarie,
preferibilmente in moschea, oppure a casa, se vicina alla
moschea, fino alla atamah. Questa preghiera volontaria ¢
chiamata salat al-awwabin (preghiera dei penitenti) e vi si fa
riferimento nel Corano e negli hadit. Uno dei suoi meriti ¢
I’espiazione delle distrazioni del di appena trascorso.

Dormire tra le due preghiere notturne obbligatorie (il magrib
e lo %@’ talvolta chiamate insieme “1 due 25@”) ¢ sconsigliato.

Dalla
atamah al
coricarsi della
gente per
dormire

Tre azioni sono raccomandate in questo momento della
glornata, senza contare la preghiera obbligatoria dello 5@’ (di
quattro rakah): 1) offrire quattro rakah volontarie prima della
salah obbligatoria e altre due e poi quattro (quindi sei) dopo; 2)
offrire altre dodici rak@h volontarie nel corso della notte; 3)
pregare il witr (una singola rak@h che conclude quelle della
giornata). Chi ¢ abituato a svegliarsi nel cuore della notte per
pregare puo posporre il witr fino a quel momento. Vi sono
alcuni passaggi del Corano, suppliche e formule per ricordare
Dio la cui recitazione prima di dormire ¢ raccomandata in vari
hadit e che Ghazali riporta.

Il tempo del
sonno

Il sonno (sia notturno che diurno) ¢ considerato, sulla base di
una serie di hadit citati da Ghazali, come una forma di
adorazione, se fatto con I'intenzione di recuperare le forze per il
servizio divino, per stare lontani dalle tentazioni o soddisfare
uno dei diritti del proprio corpo. Quando ci st addormenta in
stato di purezza rituale’ e immersi nel ricordo di Dio, si viene
considerati in preghiera fino al risveglio e lo spirito (rith) ascende
nel sonno fino al Trono di Dio, dove puo ricevere ispirazioni

8 Perché nel Corano vi sono anche formule di supplica. Inoltre, parte della recitazione attenta puo essere
il soffermarsi su cio che si legge e fare una supplica spontanea appropriata al senso del passaggio appena

letto.

9 Attraverso le abluzioni previste nella Sart'ah, discusse da Ghazali nel libro terzo del primo quarto

dell’Tya

105




OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

che 1l credente vede in forma di sogni veridici (ruyah sadigah),
distinti dai sogni normali e confusi (adgat ahlam). La purezza, sia
esteriore — con le abluzioni — sia interiore — col pentimento dai
peccati e la liberta del cuore dal rancore verso gli altri o
I’attaccamento al mondo materiale -, ¢ considerata una
condizione necessaria per ricevere Ispirazioni autentiche,
perché T'uvomo puo altrimenti ricevere ispirazioni false e
fuorvianti dalla sua anima (nafs) o dal diavolo. E sconsigliato
dormire due volte durante il di, mentre si puo dormire piu volte
nel corso della notte (da dopo la preghiera dello @),
alternando sonno e preghiera o altre attivita.

Sebbene Ghazali incoraggi a ridurre il sonno per poter
passare piu tempo in preghiera durante la notte, ribadisce che il
sonno ¢ un diritto del corpo, che ¢ comunque simile alla
preghiera se se ne osservano le condizioni citate sopra, e che
qualsiasi riduzione deve avvenire in modo graduale, altrimenti
si rivela dannosa. Ghazali indica anche che i cibo ¢ il
nutrimento del corpo, il ricordo di Dio ¢ il nutrimento del
cuore e il sonno ¢ il nutrimento dello spirito (probabilmente
perché durante il sonno torna al cospetto di Dio, come gia
osservato).

Ghazali raccomanda dieci cose per quanto riguarda il sonno:
dormire in stato di purezza rituale e avendo pulito 1 denti (1),
avere 1l siwak’’ pronto vicino alla testa insieme all’acqua per le
abluzioni per quando ci si svegliera, con I'intenzione di pregare
al risveglio (2), avere il testamento vicino la propria testa mentre
si dorme (3), pentirsi di tutti 1 peccati e rimuovere dal cuore
ogni inimicizia e rancore verso qualsiasi musulmano prima di
dormire (4), non preoccuparsi di rendere la superficie su cui si
dorme soffice e confortevole (5), non dormire finché non si ¢
sopraffatti dal sonno (usando il tempo per ricordare Dio), a
meno che non lo si faccia per raccogliere le forze per pregare
successivamente (6), dormire con il viso rivolto verso la Mecca
(7), recitare prima di dormire le suppliche e passaggi coranici
trasmessi dal Profeta per questo momento (8), ricordare prima
di dormire che 1l sonno ¢ simile alla morte e 1l risveglio ¢ simile
alla resurrezione e che se ci addormentiamo o moriamo col
cuore piu vicino al mondo che a Dio, ci sveglieremo o saremo
resuscitati di conseguenza (9), recitare al risveglio le du@
trasmesse dal Profeta per questo momento (10), poiché un

1011 siwoak ¢ una radice, usata come spazzolino e il cui uso ¢ fortemente raccomandato dal Profeta in vari
momenti della giornata. Esso ¢ tuttora in uso tra 1 musulmani, anche se I'utilizzo dello spazzolino ¢ del
dentifricio ¢ spesso accettato come alternativa.

106




OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

segno dell’amore di Dio ¢ 1l Suo essere il primo pensiero di chi
s1 sveglia.

Riguardo il testamento, Ghazali riporta che chi muore senza
testamento non potra parlare o visitare gli altri spiriti dei
credenti nella vita intermedia (barzah).

Dall’inizio Questo ¢ considerato il momento di vicinanza a Dio per
della seconda | eccellenza, per cui pregare e supplicare in queste ore ¢ visto
meta della come una parte fondamentale della vita dei devoti, ed ¢
notte fino nell’adorazione notturna che s1  assaggia la dolcezza

all’'ultimo sesto | dell'intimita con Dio. Ghazali fa chiaro che le capacita di
ognuno sono diverse e che non tutti possono stare svegli per
tante ore, per cul ognuno deve limitarsi a cio che gli ¢ possibile,
fosse anche solo ricordare Dio per alcuni istanti nel proprio

letto.
L’ultimo In questa fase della notte ¢ raccomandato chiedere perdono
sesto della a Dio, continuare a pregare oppure riposare, a seconda delle
notte proprie capacita e di cosa si ¢ fatto il resto della notte. Ad

esempio, chi dorme nel mezzo della notte puo provare a
svegliarsi per pregare alla fine, mentre chi prega puo riposare in
questo momento, come Ghazali dice che facesse il Profeta
stesso.

Chi intende digiunare il di successivo!! dovrebbe mangiare
In questo momento.

In una nota finale, Ghazali riporta che ¢ raccomandato riunire in una sola
giornata il digiunare, il dare qualcosa in beneficenza (anche poco), 1l visitare un
malato e I'essere presenti a un funerale, poiché fare queste quattro cose in un
giorno solo dovrebbe causare il perdono di Dio. Alla domanda di quale sia la
forma di adorazione migliore tra quelle discusse per l’adoratore, Ghazali
risponde che essa ¢ la recitazione del Corano in piedi in salah, ribadendo pero che
c10 che ¢ utile davvero ¢ ci0 che si riesce a fare con costanza, anche se piccolo, e
che ha un effetto sul cuore dell’individuo.

IL PROGRAMMA DI LAVORATORI, GOVERNATORI, SAPIENTI, STUDENTI E
VERI MONOTEISTI (MUWAHHID)

Sebbene Ghazali parli a lungo dell’adorazione (non solo in questo libro dell’Zjya’,
ma anche nei precedenti), questa non ¢ vista da lui necessariamente come
I'occupazione migliore, sulla base di numerosi versetti coranici e hadit. Come gia

111 digiuno osservato dai musulmani va dall’alba al tramonto ed ¢ fortemente raccomandato mangiare
poco prima dell’alba ¢ immediatamente dopo il tramonto.

1()7




OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

osservato nella gerarchia delle azioni, le azioni obbligatorie, incluso il
guadagnarsi da vivere per sé stessi e per 1 propri familiari di cui si ¢ responsabili,
hanno la precedenza su tutti gli atti volontari e, dopo gli atti obbligatori, quelli
piu meritori sono I'insegnamento delle discipline benefiche per I’altra vita o per le
necessita di questa, 'apprendimento, la carita e il prendersi cura delle necessita
altrui. Per questo Ghazali offre programmi diversi per chi sia impegnato in una o
piu di queste occupazioni.

Il programma del lavoratore, definito come colui che «ha bisogno di
guadagnare per coloro che dipendono da lui, per cui non puo lasciar perire 1
dipendenti per dedicare il suo tempo all’adorazione» (Ghazali e al-Traqi, 2005:
416), consiste nel praticare il proprio mestiere nelle ore in cui ¢ consuetudine,
fino ad aver guadagnato abbastanza per la giornata. Durante il lavoro non
bisogna negligere le preghiere obbligatorie e, se compatibile col proprio mestiere,
¢ importante continuare a ricordare Dio e recitare il Corano mentre si lavora.
Quando s1 ¢ guadagnato il necessario per la giornata, e si sono quindi adempiuti 1
propri obblighi, si hanno due opzioni: continuare a lavorare con I'intenzione di
dare 1l guadagno superfluo in beneficenza, oppure dedicarsi ad altre attivita che
avvicinino a Dio, quali apprendimento, I’ascolto di prediche che invitano
I’anima ad avvicinarsi a Dio o I’adorazione secondo il programma dell’adoratore.
Ghazali mette in guardia contro il lavorare piu del dovuto per accumulare
ricchezze, osservando che, secondo 1l versetto Coranico citazione, la paura della
poverta ¢ un’ispirazione di Satana nell’animo umano.

Il programma del governatore dato da Ghazali ¢ quello attribuito al secondo
califfo dell'Islam, ‘Umar ibn al-Khattab, considerato uno dei migliori modelli di
leadership. Questo programma consiste nel passare il di a risolvere 1 problemi dei
propri soggetti, prendendosi cura di loro, e la notte come gli adoratori,
prendendosi cosi cura della propria anima. In questa categoria sono inclusi tutti
coloro che, in un modo o nell’altro, sono chiamati ad amministrare e prendersi
cura degli affari altrui, inclusi giudici, califfi, ministri, ecc.

I programmi del sapiente e dello studente sono simili, perché quando uno
insegna, ’altro impara, e mentre uno scrive libri che siano di beneficio agli altri,
’altro legge oppure ordina o ripete 1 suoi appunti. All’alba e nel tempo tra I'ssforar
e 1l tramonto, entrambi seguono 1l programma dell’adoratore, cio¢ si dedicano al
ricordo di Dio, alla recitazione del Corano, alla supplica e alla riflessione. Dal
levarsi del Sole a meta mattinata, il sapiente insegna, se ha studenti, oppure
riflette sulle questioni complesse in cui st ¢ imbattuto, poiché in quel momento,
dopo Pessere stati immersi nel ricordo di Dio e prima di essere travolti dalle
necessita quotidiane, ¢ piu facile ragionare e risolvere certi problemi intellettuali.
Da meta mattinata a meta pomeriggio, salvo il tempo necessario per la preghiera
obbligatoria di mezzogiorno, per mangiare, riposare e simili necessita, bisogna
dedicarsi alla scrittura e alla lettura. Dopo la preghiera di meta pomeriggio (lo
asr), conviene far riposare la vista e la mano (sforzate dalla lettura e dalla
scrittura) ascoltando la lettura di testi utili nelle varie discipline, oppure I'esegesi
del Corano e 1 detti del Profeta. Variando le proprie attivita in questo modo, dice

108



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

Ghazali, si resta sempre impegnati nell'insegnamento o 'apprendimento e nel
ricordo di Dio, mentre si usano la lingua (insegnando di prima mattina), gli occhi
e la mano (leggendo e scrivendo) e 'udito (ascoltando le lezioni o la lettura di testi
dopo lo asr) per servire Dio senza affaticare troppo nessuna parte del corpo. Per
la notte, Ghazali suggerisce di seguire 1l metodo di Shafi1, ovvero di dividerla in
tre parti uguali (calcolandola dal tramonto all’alba). La prima va riservata allo
studio (fatta eccezione per il tempo necessario per le preghiere obbligatorie), alla
lettura e al ripasso. La seconda ¢ per la preghiera volontaria. La terza ¢ per
dormire. Questo puo essere difficile d’estate, quando le notti si accorciano, ma si
puo recuperare il sonno durante il di (che s1 allunga).

Il vero monoteista (muwaffud) ¢ considerato da Ghazali una categoria spirituale
a parte. Ghazali lo definisce come colui che ¢ «completamente impegnato
dall’'Uno ed Eterno, la cui preoccupazione al risveglio ¢ una, cosi che non ama
nulla eccetto Dio — sempre elevato -, teme solo Lui, si aspetta di essere sostentato
solo da Lui, Lo vede — sempre elevato — in tutto cio a cui volge la sua attenzione»
(Ghazali e al-"Iraqi, 2005: 417). Il muwahfud ¢ distinto dalle altre cinque categorie
perché non ha bisogno di alcun programma: poiché vede Dio in ogni momento,
la sua conoscenza e amore per Dio sono in costante aumento, a prescindere
dall’attivita a cui si dedica, e perché vede Dio come 1l vero autore delle sue
azioni, non potendole attribuire a se stesso per non affermare ’esistenza di un
autore o di una cosa oltre a Dio. Questo stato ¢ pero il risultato della diligenza
nell’osservare 1 programmi precedenti, il coronamento della disciplina del sé con
la sua estinzione e permanenza in Dio.

CONCLUSIONE

Il programma di Ghazali puo sembrare in grande contrasto con la vita moderna
e, per molti versi, lo ¢. La popolarita di cui Ghazali gode ancora oggi nel mondo
1islamico — incluse le comunita musulmane in Occidente -, pero, ¢ un segno di
come Vi sia ancora, soprattutto tra 1 seguaci del sufismo e dell’Islam Tradizionale,
chi cerca di applicare 1 suoi insegnamenti. Studiando il programma con
attenzione, e leggendolo nel contesto degli altri libri dell’Zya’ si puo vedere
come, difatti, la parte piu importante del consiglio di Ghazali riguardi, non tanto
la divisione della giornata, ma il far si che tutte le attivita a cui ci si dedica siano
fatte consciamente per avvicinare il devoto a Dio, consapevole del loro posto
nella gerarchia delle azioni. Da questo punto di vista, anche il lavoratore odierno
a contratto per otto ore al giorno potrebbe trasformare quelle otto ore in
adorazione con 1l programma ghazaliano, a patto di osservare le cinque
preghiere obbligatorie nei loro tempi e di dare il guadagno superfluo in
beneficenza (che ¢ piu meritorio, per Ghazali, delle preghiere volontarie), cosi
come 1l pensionato potrebbe impegnare il suo tempo nei riti e lo studente
universitario potrebbe studiare con I'intenzione, da un lato, di essere di aiuto al

109



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

prossimo 1n futuro con la professione a cui lo portera la sua laurea, e dall’altro, di
studiare per mantenere un giorno se stesso e la sua famiglia, ricadendo quindi
nelle categorie dello studente e del lavoratore allo stesso tempo. L’etica proposta
da Ghazali, dunque, tutt’altro che superata, puo ben accompagnare gli impegni
di oggi, almeno per 1 musulmani praticanti che vi fossero interessati, e si rivela
attuale nonostante 1l passaggio di secoli dalla morte dell’autore.

BIBLIOGRAFIA

GARDEN, KENNETH. 2016. "The Revival of the Religious Sciences in the
Twenty-First Century - Su’ad al-Hakim’s Adaptation of al-Ghazali’s Revival",
in Griffel, Frank (a cura di). Islam and Rationality: The Impact of al-Ghazali. Papers
Collected on Huis 900th Annwersary. Vol.2, Vol. 98. Islamic Philosophy, Theology
and Science - Texts and Studies. Brill, Leiden.

GHAZALI, ABU HAMID, E ZAYN AL-DIN ABU AL-FADL AL-IRAQI. 2005. Ihya
«Ulum al-Din Wa-marahu al-Mughni °An Haml al-Asfar fi al-Asfar Fi Takhry Ma Fi
al-Ihya Man al-Akhbar. Beirut: Dar Ibn Hazm.

GRIFFEL, FRANK. 2009. Al-Ghazali’s Philosophical Theology, Oxford University
Press, New York.

. 2016. "Al-Ghazali", in Summer, Edward N. (a cura di). The Stanford
Encyclopedia of Philosophy,
http://plato.stanford.edu/archives/sum2016/entries/al-ghazali/.

KARIM, FAZL-UL, trad. 1993. Revwal of Religious Learmings: Imam Ghazzali’s Thya
Ulum-1d-Din. Vol. 1. Urdu Bazar Karachi, Pakistan: Darul-Ishaat.

McCALL, WILLIAM ALEXANDER. 1940. «“The Book of Knowledge,” being a
translation with introduction and notes of al-Ghazzali's book of the “Ihya,
Kitab al-Ilm”». Hartford Seminary. https://www.ghazali.org/books/McCall-
1940.pdf.

MONTGOMERY, WATT W. 2012. "Al-Ghazali", in Bearman, P. Bianquis, Th.
Bosworth, C.E. van Donzel, E. Heinrichs, W.P. (a cura di). Encyclopedia of Islam,
Second Edition, Brill, Leiden. http://dx.doi.org/10.1163/1573-
3912_islam_COM_0233.

TREIGER, ALEXANDER. 2012. Inspired Knowledge in Islamic Thought : al-Ghazali’s
Theory of Mystical Cognition and its Avicennian Foundation. London: Routledge.

110



OCCHIALI - RIVISTA SUL MEDITERRANEO ISLAMICO (N.2/2018)

L’AUTORE

Simone Dario Nardella ¢ dottorando presso il Dipartimento di Scienze Politiche
e Sociali dell’Universita della Calabria. Dottore di Arabo e Studi Islamici (BA,
School of Oriental and African Studies, Londra, Regno Unito) e di Civilization
Studies (MA, Fatth Sultan Mehmet Vakif University, Istanbul, Turchia), si
specializza in studi sul Sufismo. La sua tesi di dottorato riguarda 'interpretazione
di ‘Abd al-Ghani al-Nabulusi della dottrina dell’unita dell’esistenza.

E-mail: simonedarionardella@gmail.com




